المكتبة الثقافية

1

# الشفافة إلعربة

أسسبق من تصافة اليونان والعبراني

عباسمحموالعقاد

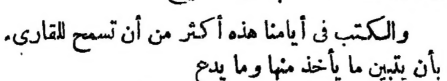
وزارة بشفافردُوثيُادِبَعُوْن الاصتئيم بخيتوي اإدارة العابدَ للشّفانة

البسشاسيس. وارالقلم - مكشبة النهض المصريم

# تعث ريم المكتّ بته

#### ثروت عكاشة وذييالثقتاضة والإدشادالعتومى

أنه عندما تتيسر للمواطن مجموعة من الكتب الصالحة ، فإن ذلك معناه أنه قد تيسرت له جامعة بالمعنى الصحيح .



فالقارى، العادى لا يصبر على الأمهات التى لا يفيد منها إلا المتعمقون والمتخصصون ، والقارى، المثقف يضيق بالكتب القديمة وما تتسم به من جفاف ، والقارى، المتخصص يتوق إلى قراءة ما يخرج عن تخصصه ، والقراء جميعا تصبو نفوسهم إلى التزود بألوان المعرفة المختلفة ويسعون إلى مسايرة ركب الحضارة الراكض الذى يأتى كل يوم بجديد فى كل ميدان .

فهل من سبيل أن يلتق القارىء العادى والقارى، المثقف والقارىء المتخصص، والعمر قصير لا يمكن أن يتسع لقراءة هذا الفيض من الكتب على آختلاف

ألوانها وأشكالها . إنهم بلاشك يلتقون إذا أتيحت لهم مكتبة ثقافية تتناول فروع المعرفة جميعا ، ويكتبها كتاب قادرون ، يستطيعون أن يعالجوا ما يكتبون بأسلوب شائق قريب التناول يتجنب المصطلحات وينأى عن الإغراب ويبرز الفكرة واضحة ناصعة لا لبس فيها ولا غموض ، مع ألبعد عن اللغو والإسفاف .

ومن هنا نبت فكرة المكتبة التي يطيب لى أن أتقدم بها اليوم إلى جمهور القراء العرب ، مؤمنا بأن واجب وزارة الثقافة والإرشاد القومى الاول هو تثقيف الشعب على اختلاف طبقاته .

وقد حرصت الوزارة على تيسير هذه الكتب على القراء جميعا ، وتشجيع كل بيت على تكوين مكتبة له بثمن زهيد ، فأسهمت في تكاليف المكتبة الثقافية إسهاماً كبيراً ، وجعلت ثمن الكتاب منها قرشين ، وقد صحت نيتها على إصدار كتابين كل شهر .

وأنى إذ أقدم هذا الجهد المتواضع إلى جمهور القراء العرب أرجو أن ينال تقديرهم، وأرحب بكل توجيه أو نقد يساعد الوزارة على السيير بهذه المكتبة في طريق النجاح .

والله أسأل أن يوفقنا جميعا إلى ما فيه الحير ي

شون عظم

#### معتبضة مفاجئة .. "أ قدم الثقافات الثلاث



هن والعبرانية .

أقدمها في التاريخ هي الثقافة العربية ، قبل أن تعرف أمة من هذه الأمم باسمها المشهور في العصور الحديثة .

وهذه حقيقة من حقائق التاريخ الثابت الذي لا يحتاج إلى عناء طويل في إثباته ، ولكنها على ذلك حقيقة غريبة تقع عند الكثيرين من الأوربيين والشرقيين ، بل عند بعض العرب المحدثين، موقع المفاجأة التي لا تزول بغير المراجعة والبحث المستفيض.

وقد كان ينبغي أن يكون الجهل مهذه الحقيقة هو المفاجأة المستغربة ، لأن الإيمان مهذه الحقيقة التاريخية لا يحتاج إلى أكثر من الاطلاع على الابجدية اليونانية وعلى السفرين الأولين من التوراة التي في أيدي الناس اليوم، وهما : سفر التكوين وسفر الخروج ، ولاحاجة إلى الاسترسال بعدهما في قراءة بقية الأسفار .

فالأبجدية اليونانية عربية بحروفها وبمعانى تلك الحروف وأشكالها ، منسوبة عندهم إلى قدموس الفينيتي وهو في كتاب مؤرخهم الاكبر «هيرودوت ، أول من علمهم الصناعات .

وسفر التكوين وسفر الخروج صريحان فى تعليم الصالحين من العرب لكل من إبراهيم وموسى عليهما السلام. فإبراهيم تعلم من ملكى صادق، وموسى تعلم من يثرون إمام مدين، وشاعت فى السفرين رسالة ، الآباء ، قبل أن يعرفوا باسم الأنبياء ، لأن العبرانيين عرفوا كلة ، النبى ، بعد وصولهم إلى أرض كنعان واتصالهم بأثمة العرب بين جنوب فلسطين وشمال الحجاز .

فيحق العجب عن يجهل هذه الحقيقة التاريخية المسجلة بالكتابة منذ ألوف السنين، بل بالحروف التي سبقت الكتابة والكتاب. إلا أن الإشاعة الموهومة كثيراً ما تطغي على الحقيقة المسجلة. ولاسيا الإشاعة التي تحتمي بالصولة الحاضرة و تملا الآفاق بالشهرة المترددة. وقد أشاع الأوربيون في عصر ثقافتهم وسلطانهم أن أسلافهم اليونان سبقوا الامم إلى العلم والحكمة، واختلط على الأوربين كا اختلط على غيرهم قدم التوراة بالنسبة إلى الإنجيل والقرآن وقدم الإسرائيلين بالنسبة إلى المسيحيين والمسلمين، والقرآن وقدم الإسرائيلين بالنسبة إلى المسيحيين والمسلمين، فتوهموا أن العرانيين سبقوا العرب إلى الدين والثقافة الدينية،

وكتابهم نفسه صريح فى حداثة إسرائيل وحداثة أبراهيم من قبله بالنسبة إلى أبناء البلاد العربية .

وليس أعجب من الجهل بالحقيقة التي تظهر هذا الظهور .

ليس أعجب من هذا الجهل إلا أن تكون الأوهام المشاعة بهذه القوة عند أقوى الامم وعند أشهرها بالعلم والثقافة.

قلو لم يكن في الصفحات التالية إلا أنها تكشف هذه الأعجوبة في ناحية من نواحيها لكان ذلك حسبها من سبب يوجب علينا كتابة هذه الرسالة. فهي تفصيل لما في هذه الاسطر القليلة من إجمال ، وأيسر تفصيل كاف في مجال كهذا الجمال .



# منهمالعريب

العرب في ديارهم قبل أن يعرفوا باسم العرب بين رهبه جيرانهم، وكانت لهم لغة عربية بتكلمونها وتمضى

على سنة التطور عصراً بعـــد عصر ، إلى أن تبلغ الطور الذي عرفناه منذ أيام الدعوة الإسلامية .

وهذه هي القاعدة العامة في تسعية الأمم وفي تطور اللغات ، فليس العرب بدعا فيها بين أمم المشرق والمغرب .

فالهند \_ مثلا \_ كانت عامرة بسكانها قبل أن يسمى نهرها الجزيرة كلها .

والحبشة كانت عامرة بقبائلها المتعددة قبل أن يسميها العرب بهذا الاسم ويقصدون به بلاد الأحباش أي السكان المختلطين ، وقبل أن يسميها اليونان باسم ﴿ أثيوبية ﴾ أي بلاد الوجو ، المحترقة وقبل أن يسميها العبرانيون باسم ملاد الكوشيين لأنهم ينسبون أهلها إلى كوش بن حام بن نوح . وكانت بلاد السكنداف معمورة قبل أن يسميها أهل الجنوب بلاد , النورديك ، أى الشماليين .

وكانت انجاترا معمورة بطائفة من السكان بعد طائفة ، يوم اطلق عليها اسم انجلاند أو انجلترا ، أو أرض الاناجلة angles الذين قدموا إليها في القرن الحامس بعد الميلاد ، ومن ملوكها الذين قدموا إليها في القرن الحامس بعد الميلاد ، ومن ملوكها من كان يحلوله أن يسميها بلاد الملائكة Angellykes لآن البابا غريغورى اختاره لها بدلا من اسم بلاد الاناجلة الذي يشبه في نطقه Engeliscé ... فراح بعضهم يرسم صورة وملائكية ، في علتها الذهبية ، والتبس الامر على أتباعهم فأوشك أن يخلط عليهم الحقيقة لولا قرب العهد باسم الاناجملة واسم موطنهم المعروف .

\* \* \*

وكل هذه الامم كانت لهم لغات يتكلمونها قبل ألنى سنة ولا يتكلمها اليوم أبناؤهم على النحو الذي كان يفهمه آباؤهم ، ولا يشذ عن ذلك أمة من الامم ولا لغة من اللغات .

وقد مضى على العرب أكثر من ألنى سنة وهم معروفون بهذا الاسم الذى يطلقونه على أنفسهم ويطلقه عليهم غيرهم ، ولا يزال أصل التسمية وتاريخ اطلاقها غير معروفين على التحقيق إلى اليوم .

هل أطلق عليهم اسم العرب لأنهم كانوا يسكنون موقع الغرب من أمة أخرى يحل فيها حرف العين محل حرف الغين كا يحدث في بعض اللهجات ؟

مل أطلق عليهم هذا الاسم من العرابة بمعنى الجفاف أو الصحراء في لغة بعض الساميين بشمال الجزيرة ؟

هل أطلق عليهم نسبة إلى يعرب بن قحطان أو نسبة إلى دعربة ، من أرض تهامة كما يقول ياقوت ؟

إن مؤدخي العرب مختلفون في ذلك كما يختلف فيه غيرهم ويقول ياقوت في معجم البلدان بعد أن أشار إلى ذلك: وإن كل من سكن جزيرة العرب و نطق بلسان أهلها فهم العرب ، سموا عربا باسم بلدهم العربات . وقال أبو تراب إسحاق بن الفرح : عربة باحة العرب ، وباحة العرب دار أبي الفصاحة إسماعيل ابن إبراهيم عليهما السلام ... أما النبطي فكل من لم يكن راعيا أو جنديا عند العرب من ساكني الأرضين فهو نبطي ...

وكما قيل إن العرب سموا بهذا الاسم لانهم نزلوا إلى الغرب من منازل غيرهم ، بقال إنهم سموا شرقيين Saracena عند قوم من أوربة ، وأن الاسم فى أصله كان يطلق على قبيلة عربية تسكن إلى الشرق من جبل السراة . ولعلهم سموهم «سراتيين » نسبة إلى الجبل نفسه وتحرف الاسم بلغات الأوربيين إلى سراسين . انذكر هذه الحلافات لنقول إن وجود العرب فى ديارهم سابق لها متقدم عليها ، وإن الثقافة العربية ينبغى أن تنسب إلى أمتها قبل أن تسمى بهذا الاسم أو بذاك من الاسماء المختلف عليها ، فلا اختلاف على نسبة الثقافة إلى الامة كائنا ما كان الاسم الذى عرفها ، عرفت به عند جيرانها وعند سائر الامم التى تتحدث عنها .

\* \* \*

ولا خلاف فى علاقة العرب الأقدمين بالجزيرة العربية ، ولا فى قدم العمران جذه الجزيرة .

ولا خلاف كذلك فى قدم اللسان العربى فيها ولا فى أنه أقدم لسان تكلم به سكانها الاقدمون ولم يعرف لهم لسان قبله مخالف له فى أصوله وخصائصه التى تميز بها بين اللغات العالمية .

أكان المتكلمون بهذا اللسان قبل ثلاثين قرنا مقيمين بالجزيرة العربية أم كانوا مقيمين في موطن آخر ثم هاجروا إليها ؟ منا تختلف الاقوال بين مواطن ثلاث ، هى الحبشة وبادية الشام وأعالى العراق .

لكن الحبشة ليست مصدر الحاميين والساميين في جهة واحدة. فالساميون أحرى أن بكونوا وافدين إليها على قلة محدودة، وليس من الموافق للأوضاع التاريخية ولا للمألوف من الهجرة هناك أو في جهات أخرى أن يكون الساميون المنتقلون من الحبشة أكثر من عشرات أمثالهم في موطنهم الاصيل بالبلاد الحبشية. ولم يحدث في عصور التاريخ المعروف أن كان المهاجرون من الحبشة إلى جنوب الجزيرة يزيدون عددا على الذين يهاجرون من جنوب الجزيرة إلها.

كذلك لم يحدث فى حدود التاريخ المعروف أن ترحل الجماعات الكثيرة من بلاد الهلال الخصيب أو من أعالى العراق إلى الصحراء العربية . فليس هذا بما حدث فى الواقع ولا بما يوافق المعهود فى بواعث الهجرة وحركاتها المألوفة .

فن المآلوف أن يحدث الجفاف والجدب في البلاد الصحراوية فيرحل عنها أهلها ، ومن التاريخ الواقع أن هذا قد حدث فعلا غير مرة في هجرة القبائل من جنوب الجزيرة وأواسطها إلى بلاد الخنهار أو بلاد الخنصب الدائم والمرعى الموفود ، ولكنه

لم يؤلف ولم يحدث قط أن ينعكس الآمر فترحل القبائل أفواجا أفواجا من أرض الماء والمرعى إلى أرض تتخللها الصحارى الواسعة ، ويطرأ عليها الجفاف والجدب في عهود متلاحقة ، تكاد أن تنتظم في مواعيدها وأدوارها .

فن الثابت أن جنوب الجزيرة كان مأهولا قبل ثلاثة آلاف سنة ، وكانت له عمارته ومبانيه التي لاتنشأ في قرون قليلة ، فهل كان وفود هؤلاء إلى الجنوب بعد سكان آخرين سبقوهم ثم انقرضوا أو انهزموا وخلفهم الوافدون على بلادهم ؟ فن هم أو لئك السكان الأولون ؟ وما لغتهم ؟ وما الداعى إلى افتراض وجودهم ؟ ومن أين جاءهم الوافدون اللاحقون و تغلبوا عليهم بالقوة التي تهزمهم ؟ وما هى لغتهم وعلاقتها بالعربية ؟

كل ما يمكن أن يقال عن ذلك إنه تخمين لا دليل عليه ولا موجب له ولا موافقة بينه وبين تجارب الواقع فى أماكن الهجرة المطروقة من قديم الزمن داخل الجزيرة العربية أو من حولها.

ولاصعوبة فى تصور الهجرة من الجنوب إلى الشمال على حسب التجارب الواقعة ، فلا تضطرنا وقائع التاريخ إلى السؤال عن أبناء البلاد الاصلاء فى العراق أو بادية الشام أين ذهبوا ومن

هم فى أصولهم وما هى لغاتهم وأنباؤهم ، فإن التاريخ يدلنا عليهم وعلى بقاياهم ، وآثارهم حيث أقاموا قريبة من مواطنهم سواء كانوا من السومريين أو من الآريين أو من الطورانيين على التخوم الفارسية أو تخوم الصين ، بعضهم لبث فى الآرض ، وبعضهم جلا عنها إلى ماوراء حدودها ، وكلهم ترك من مخلفاته ما يتركه المغلوب المقيم أو المغلوب الذى زال عن البلاد .

\* \* \*

فالثقافة العربية إذن هي ثقافة الأمة التي نشأت تشكلم اللغة العربية وعاشت تتكلمها كما كانت على الألسنة في كل دور من أدوارها على سنة التطور في جميع اللغات .

وقد كان أشهر اللغات السامية وأشيعها في أواخر القرن الرابع قبل الميلاد ثلاثا بين جنوب الجزيرة وشرقها إلى الشمال وغربها إلى الشمال ، وهي : اليمنية والآرامية والكنعانية ، عما يدل على أنها نبتت في الجزيرة من الجنوب إلى مواطن الهجرة التي درجت عليها القبائل منذ فجر التاريخ ، في طريق بحر العرب شرقا إلى وادي النهرين ، أو طريق البحر الآحر غربا إلى فلسطين ،

ثم شاعت الآرامية وغلبت على سائر هذه اللهجات وتفرعت

منها النبطية التى اتفقت الروايات على أنها أم لهجات الحجاز ، ولم تكن الآرامية بعد شيوعها غريبة عن المتكلمين بالكنعانية أو الحيرية وعن الكاتبين بالحروف النبطية أو حروف المسند . فكان المقيمون والراحلون بين هذه الارجاء يتخاطبون بها كما يتخاطب أبناء الاقاليم في القطر الواحد ، أو كما يتخاطب أبناء وادى النيل اليوم من الإسكندرية إلى الخرطوم ، مع اختلاف اللهجات والالفاظ في بعض المفردات .

ونحن نعلم أن مؤرخى العرب كانوا ينسبون شعوب العرب البائدة جميعا إلى د إرم ، ويسمونهم بالأرمان كما جاء فى تاريخ سنى الملوك لحزة الأصفهانى . ويجوز أن يكون الآراميون من سلالة هؤلاء الأرمان ها جروا إلى وادى النهرين فى تاريخ بجهول، ولكن تاريخهم المعلوم يرجع إلى عهد دولتهم التى حكمت بابل، وقام منها بالأمر حمورابى صاحب التشريع المشهور (سنة وقام منها بالأمر حمورابى صاحب التشريع المشهور (سنة الشم وأرض كنعان و بلاد الأنباط ، وظهرت لهجتها العامة الشام وأرض كنعان و بلاد الأنباط ، وظهرت لهجتها العامة حكلاما وكتابة ــ فى كل قطر من هذه الأقطار .

يقول صاحب كتاب والأبجدية: مفتاح تاريخ الإنسان ، والآرامية فرع كبير يرجع إلى الهجرة السامية الثالثة ذكرت

فى مصادر التوراة وفى الكتابة المسهارية ، ويطلق اسم آرام الذى ورد فى التوراة على سلالة عنصرية كا يطلق على الأقليم الذى تسكنه تلك السلالة ، وجاء فى أسهاء الأمم بسفر التكوين أن آرام جد الآراميين وقيل عنه إنه ابن سام ، وجاء فى موضوع آخر إنه حفيد ناحور أخى ابراهيم ، ويقال عن يعقوب إنه آرامى تائه ، وعن أمه وزوجاته إنهن آراميات. وباستثناء لفظة غامضة فى الحفائر الأكادية فى النصف الثانى من الألف الثالثة قبل الميلاد ، تعتبر رسائل تل العارنة المسارية فى القرنين الخامس عشر والرابع عشر قبل الميلاد أقدم إشارة إليهم باسم اخلام عشر والرابع عشر قبل الميلاد أقدم إشارة إليهم باسم اخلام أحلاف آرام المذكورين فى وثائق القرن الثانى عشر قبل الميلاد . وجمعهم آرامى ،

إلى أن يقول: وإن موطن الآراميين الأول غير معروف ، وهم يوصفون في ألواح تل العارنة التي تقدم ذكرها بأنهم أفواج مترحلة مغيرة ، ويرجح أنهم قدموا من جهة الشرق الشمالي لبلاد العرب إلى بادية الشام من طريق ، وقدموا من الطريق الآخر إلى العراق . وعند نهاية القرن الثالث عشر قبل الميلاد اتهى

سلطان الحيثيين والمتنيين Mitanni على تلك الأرض. وظهرت الإمارات الآرامية الصغيرة في الشال الشرقي والشال الغربي من وادى النهرين، ثم طرأت على توزيع السكان في سورية الشالية بعد استقرار الموجة الآرامية بين القرنين الثاني عشر والحادى عشر قبل الميلاد طوارئ واسعة النطاق ..... واغتنمت قبائل الآراميين فرصة هذه الطوارئ فأقامت بقوة السلاح ووفرة العدد سلسلة من المالك الصغيرة في أخصب المواقع من شمال العراق وجنوبه إلى شرق البادية السورية ، وأمكن بفضل العراق وجنوبه إلى شرق البادية السورية ، وأمكن بفضل تدجين الجل العربي حوالي نهاية القرن الثاني عشر قبل الميلاد، تسير طرق القوافل تيسيراً كبيراً . فأقيمت في جوانب البلاد تيسير طرق القوافل تيسيراً كبيراً . فأقيمت في جوانب البلاد

و بعد الإشارة إلى أدوار الضعف التى انتابت الآراميين بعد ذلك قال :

• إن فقدان الحرية السياسية لم يكن معنا. نهاية التاريخ الآرامى، بل كان هذا الضعف الذى أصاب الحكومة فاتحة التفوق في الثقافة الآرامية ومسائل الاقتصاد الذي عم آسيا الغربية... فاصطبغت سورية كلها وجانب كبير من وادى النهرين بالصبغة الآرامية، وأصبحت اللغة الآرامية هي اللغة الدولية في ذلك العهد،

وأصبحت على عهدالدولة الآخميدية الفارسية إحدى اللغات الرسمية في الأمبراطورية ، ولساناً عاماً يتكلم به التجار من مصر إلى آسيا الصغرى إلى الهند . وبلغ من قوة اللغة الحيوية أنها شاعت في الاستعال بعد ألف سنة من ذهاب الدولة الآرامية ، وعاشت اللهجات التي تفرعت عليها قروناً أخرى في بعض القرى النائية (۱) .

و تمام هذا الكلام عن غلبة الآرامية أنها كانت تنازع العبرية بين اليهود وهى لغتهم الدينية . ومن ذلك ماجاء فى الاصحاح الحادى والثلاثين من سفر التكوين وأنهم أخذوا حجارة وعملوا رجمة ودعاها لابان ( يجر شهدوتا ) . . وأما يعقوب فدعاها جلعيد، وقال لابان : هذه الرجمة شاهدة بيني و بينك اليوم ، .

ومعنى ديجر شهدوتا ، بالآرامية حجر الشهود ، وهى قريبة من لفظها ومعناها باللغة العربية الحديثة ، أو هى اللغة العربية كما كانت تنطق فى ذلك الدور من أطوارها .

ثم غلبت الآرامية على العبرية فى المعابد والبكتب الدينية ، فترجمت إليها كتب التوراة والتلمود، وكتبت بها بعض الأسفار

<sup>(1)</sup> The Alphabet. A Key to the History of Mankind. by David Diringer.

أصلا من عهد عزرا ودنيال. فلما كان عصر الميلادكانت الآرامية هى اللغة التى يشكلمها السيد المسيح ويجرى بها الخطاب بينه وبين تلاميذه و بينه و بين المستمعين إليه فى عظاته ووصاياه.

جاء فى الاصحاح الحامس من إنجيل مرقس حكاية عن السيد المسيح: دو أمسك يد الصبية وقال لها: طليثا قومى، وتفسيره... لك أقول قومى،.

وجاء فى الاصحاح الرابع عشر : « وقال يسوع : يا أبا \_\_ الأب \_\_ كل شيء مستطاع َلك ، .

وجاء فى الاصحاح الخامس عشر منه : «وفى الساعة التاسعة صرخ يسوع بصوت عظيم : الوى . الوى . لما سبقتنى ، و تفسيره: المحى . المحى . المحى . المحى . المحى . المحى . المحمد عنى . كما توكننى ؟ . . . ومعنى سبقتنى هنا « جاوزتنى وتخليت ، عنى ، كما يمكن أن تعنى اليوم بالعربية التى تشكلمها .

وعلى ذلك يصح أن نقول: إن الآرامية هي عربية تلك الآيام في مواطنها ، وأنها قريبة جداً من اللغة العربية الفصحي بعد تطورها نحو ثلاثة آلاف سنة لايستغرب أن يحدث فيها مثل هذا الاختلاف في نطق الآلفاظ وتركيب بعض العبارات .

قال صاحب كتاب الكنز في قو اعد اللغة العبرية وهو يشكلم عن الآرامية ويسميها البابلية: ﴿ ثُمُ انظر فَيَا يَكُونُ مِن التَشَانِهُ الظاهر بين العربية والبابلية ولاسيا في الإعراب وحركاته كالتنوين مثلا . فهو في البابلية ميم وفي العربية نون ، وهذان الحرفان من أحرف الإبدال ، ونحن نعرف أن من العرب من يحيز إبدال أحدهما بالآخر ، ومنها علامة الجمع : فهي في البابلية الواو والنون كا أنها في العربية الواو والنون أيضاً ، وفي السريانية الياء والنون، وفي العبرية الياء والميم ، ومنها أن جميع الافعال في البابلية أقرب إلى صيغها في العربية . فصيغ الافعال التي وجدوها في هذه اللغة نبلغ أثنتي عشرة صيغة ، وأكثر هذه الصيغ مشهود معروف في العربية والعبرية والسريانية (١) . . . .

#### \* \* \*

وجملة القول أن الثقافة الآرامية عربية في لغتها ونشأتها ونسبتها إلى عنصرها ، ولا يمكن أن تعرف لها نسبة إلى أمة غير الآمة العربية في عهودها الآولى . فكل ما استفاده العالم من جانبها فهو من فضل هذه الآمة على الثقافة العالمية .

<sup>(</sup> ١ ) كتاب الكنز لمؤلفه الدكتور محمد بدر.

## أسماء أخري



تحقيق المقصود باسم العرب فى الزمن القديم نستطرد إلى تحقيق أسماء الآم والبلاد التى

عاصرت العرب فى تلك الحقبة كما عرفها اليونان وانتقلت منهم إلى الأوربيين والشرقيين بعد شيوع الثقافة اليونانية. فإن تحقيق هذه الأسماء لازم لمعرفة المدى الذى انتهت إليه علاقات اليونان بتلك الآمم ، وتحقيق ما استفادوه منها أو استفادتهم منهم على اختلاف الروايات والدعاوى فى الأزمنة المتأخرة .

فاليونان يتوسعون كثيراً فى تسمية البلاد والأمم وإطلاق الاسم على موضعه وعلى المواضع التى تجاوره فى بعض الاحوال وقد يتفق لهم عكس ذلك فى تخصيص جزء من الارض بالاسم الذى يعمها ويشملها مع غيرها ، لرابطة المشابهة والجواد .

ومن ذلك أنهم أطلقوا اسم سورية على الإقليم المشهور بين شواطى. البحر الابيض الشرقية وبلاد الروم وتخوم العراق ، ثم توسعوا بها حتى شملت واشورية ، وأصبح اسم السريان عندهم علماً على الآراميين في الرقعة الواسعة التي يسكنونها من وأدى النهر من إلى سينا. وأطراف الحجاز.

وهم يطلقون اسم فينيقية على شاطىء فلسطين إلى الشمال والجنوب من مدينة صور التي اشتهر أبناؤها الملاحون عندهم باسم الفينيقيين ، ولكن فينيقية كما يدل علمها اسمها كانت اسماً لبلاد النخل في الإقليم كله ، من كلة فينقس عندهم بمعنى النخلة بهوه وتقابلها عند الرومان كلمة Palmyra التي أطلقت على مدينة . تمر ، أو د تدمر ، في شرق البقاع . . . و د تمر ، هي الكلمة السامية التي تقابل كلمة Palm بمعنى النخلة في بعض اللغات الأوربية إلى اليوم . . . ولا يخني أن أرجح الآقوال عن أصل الفينيقيين الأقدمين أنهم نشأوا عند الخليج العربي في ملاد النخيل وتحولوا منه إلى فلسطين يوم كانت وطناً مشهوراً بكثرة ما فيها من النخيل.. واسم مدينتهم . قرطاجة ، التي بنوها بعد ارتحالهم من فلسطين إلى شاطيء البحر الأبيض الجنوبي قريب جداً \_ في أصله \_ من الكلمة الآرامية , قارة حداثة ، أي القرية الحديثة ، وتحريفها إلى قرتاشة وقرطاجة على ألسنة الرومان قريب جداً بعد إسقاط الحاء التي لا ينطق بها الفربيون .

واليونان وضعوا اسم . أثيوبية ، ــ ومعناه الوجوه

المحترقة ــ وآرادوا به البلاد التي عرفها العرب قديماً وحديثاً باسم الحبشة ، ثم شملوا بها البين وسموها بأثيوبية الآسيوية ، وأوشكوا بعد ذلك أن يعمموا اسم الآثيوبيين على الأفريقيين السود جميعاً ، وهم الكوشيون في عرف اليهود والناقلين عنهم من شراح الكتب الدينية .

ومصر القديمة سماها اليونان باسم مدينة كبتوس, قفط، ثم أطلقوا اسم و جبتوس، على القطر كله، وهو الاسم المشهور الآن في اللغات الأوربية.

والهند سميت كلها باسم نهرها المعروف فى الغرب الشمالى منها ، وما زالت حتى أصبح يقال عن « الأندوس ، إنه نهر فى الهند ، وهى منسوبة إليه .

وعلى هذا يحدث أحياناً أن يشكلم اليونان عن أثيوبى وهو يمنى ، أو عن فينيق وهو سورى ، وعن أشورية assyria وهم يقصدون سورية Syria وعن هؤلاء جميعاً وهم يقصدون المتكلمين بالآرامية التى كانت أوسع اللغات انتشاراً بين جميع هذه البلاد .

### الكتابة العربية



من الآثار المحفوظة أن المصريين الآقدمين تطوروا عن الا مار الحموسة ال المار الحموسة المقاطع إلى رسم المقاطع إلى رسم المقاطع إلى رسم

الحروف التي تسمى اليوم بالحروف الأبجدية ، وتسمى عند الأوربيين عامة بحروف , الألف باء تاء ، alphabet نقلا عن العربية .

وقد تبينت رسوم بعض الحروف المصرية القديمة من ألواح سيناء ، وهي حلقة الاتصال بين الحروف الأولى وبين الحروف على أشكالها المتقاربة التي تطورت بعد ذلك في مختلف اللغات .

إلا أن الحروف المصرية القديمة كانت مقصورة على الكتابة الدينية وكتابة الدواوين وماشابها من المراجع الرسمية ، وإنما انتشرت في المعاملات العامة بعد أن نقلت من سينا. إلى البلاد الواقعة على طرق التجارة الشرقية ، بجميع مو اصلاتها برأ وبحرأ من الهنســد إلى شواطيء البحر الأبيض وحدود البلاد المصرية. وقد كانت مراكز التجارة الكبرى على هذه الطريق فى بلاد العرب، من خليج العرب إلى عدن إلى خليج العقبة، إلى مدن فلسطين ومدن الحدود الشرقية فى مصر القديمة.

ولم يكن من المصادفة المجهولة أن تظهر فى لغة العرب خطوط الحرف النبطى الحرف المسند وخطوط الحرف النبطى بين شمال الحجاز وجنوب فلسطين .

فإن التجارة التي تحتاج إلى المعاملة الكتابية تجرى على خط المواصلات من خليج العرب إلى عدن إلى العقبة إلى ما جاورها من بلاد الانباط والكنعانيين ، وهذه هي على التوالى مواطن الخط المسادى والحط المسند والخط النبطى وما تفرع عليه .

وتجرى المواصلات على غير هذا الخط من طريق البادية بين وادى النهرين وشواطىء البحر الأبيض، فليس من المصادفة المجهولة أيضاً أن توجد على طريق هذه المواصلات بقايا الكتابة الصفوية والكتابة اللحيائية والثمودية فى حوران وتدمر والحجر من ديار ثمود. فنى هذا الطريق يتقابل أصحاب القوافل من الشرق إلى الغرب ومن الغرب إلى الشرق، كما يتقابلون بين الحجاز والشام وبين الشام والحجاز.

والغالب على التجارة العربية أنها تسلك طريق البرعلي ظهور

الجال ، ولكنها لم تكن معزولة عن البحر كما يتوهم الكثيرون لاعتقادهم أن أصحاب سفينة الصحراء لايعرفون سفينة غير الجل، ولا يركبون مطية البحر أو يحسنون قيادتها كما يحسنون قيادة المطايا على الرمال . فإن العرب ركبوا البحر قديماً فى المحيط الهندى وسبقوا الملاحين إلى شواطى . أفريقية الشرقية فى الجنوب ، ووجدت فى بلادهم صناعة بناء السفن عند العقبة وعمان ، ولم يكن سلمان الحكيم \_ بطبيعة الحال \_ أول من بنى سفناً بجوار العقبة ، ولكنه وجد هذه الصناعة وعمل سفنه فيها كما جاء فى سفر الملوك الأول . و وعمل الملك سلمان سفناً فى عصيون جابر التى الملوك الأول . و وعمل الملك سلمان سفناً فى عصيون جابر التى بايد أيله على شاطى عبر سوف فى أرض أدوم ، .

وسميت هذه الجهة قبل الإسلام بفرج الهند كما قال الطبرى، لأنها كانت ولاشك تتلقى التجارة من طريق البحر والبر. ولاتزال على اتصالى بالملاحة البحرية مع اتصالها بالقوافل على ظهور الجمال. ويقول المسعودى إن الملاحين العرب كانوا يديرون قيادة السفن ويدونون تجاربهم فى الكتب المتوارثة عن آبائهم من زمن قديم، وكان فى بحرالهند كما قال: ومشائخ ولدوا ونشأوا من ربابين وأشاتمة ووكلاء وتجار، ورأيت معهم دفاتر فى ذلك يتدارسونها ويعولون علها،

ومثل هذه الصناعة لا تنشأ في سنوات ولا في أجيال قليلة · فلا بدلها من أجيال بعد أجيال طوال ·

على أن الأمر المهم فى هذا التاريخ أن المواصلات كانت قائمة دائمة على هذه الطرق القديمة من أو ائل عصورها ، وليس بالمعقول أن يكون الأمر غير ذلك بحكم الموقع وحكم العلاقة بين المشرق والمغرب . فإذا استخدم الناس الكتابة فى معاملاتهم التجارية فليس فى العالم المعمور يومئذ موقع أولى باستخدامها من البلاد العربية ، وليس من المصادفة كما تقدم أن تكون الخطوط المسارية وخطوط المسند وخطوط الحروف النبطية أول ما تطور من حروف الأبجدية بعد مرحلتها التى بلغتها فى ألواح سيناء .

ومن الواضح أن صناعة السفن لم تكن عامة فى بلاد العرب وما جاورها عموم الملاحة على شواطئها فى البحرين: الآبيض والاحر. وإنما توجد صناعة السفن حيث تتيسر وسائلها من الاخشاب والمعادن ومواد اللحام والطلاء، وحيث تتيسر إلى جوارها مراسى السفن للبناء والإصلاح والمأوى، ولهذا كانت شواطىء البحر الآبيض الشرقية أعمر الشواطىء بمراكز هذه الصناعة ومراكز الملاحة معها. لأنها نهاية الطرق البرية من قبل السيا، وبداية الطرق البحرية إلى القارتين الأوربية والأفريقية،

#### to: www.al-mostafa.com

وإلى جوادها غابات الشجر الذى يصلح لبناء السفن وموادد المواد المنوعة التى تدخل فى صناعتها . فكانت شواطىء فلسطين ولبنان أعمر الشواطىء الشرقية بأسهباب الملاحة والملاحين ومراكز التجارة التى تصدر من البلاد أو ترد إليها من خارجها ، وكانت هذه الشواطىء هى التى اشتهرت عند اليونان باسم و فينيقية ، ونسبوا إليها كل ما استوردوه من بلاد العرب على طريقها ، وتواتر عندهم أنها البلاد التى تلقوا منها الحروف وعلم الكتابة كما سيأتى فى الفصول التالية .



## الأبجدية اليونانية

اليوثان الكتابة وأخذوا رسم الحروف من اليوس الفينيق كما قالوا في نواريخهم ودووا

قبل ذلك في أساطيرهم المتواترة ، مما يدل على قدم العهد باعتمادهم فى ثقافتهم على المصادر الفينيقية.

وأبا كان قول المؤرخين والرواة فهذه المسألة \_ مسألة الابجدية ــ من المسائل التي لا حاجة مها إلى التاريخ والرواية . لأن أسهاء الحروف وأشكالها ومعانيها شاهدة بانتقالها من المصادر العربية ، سواء كانت فينيقية أو آرامية أو يمنية من الجنوب.

فالأبجدية تسمى عند اليونان بالا. ألفابيتا ، وتبدأ بالألف والباء والتاء ، ثم تتوالى فهاحروف كشيرة بلفظها العربي في العصر الحاضر على وجه التقريب .

وليس لأسهاء الحروف معان مفهومة في اللغة اليونانية ، و لكنها مهذه الأسماء مفهومة المعنى في لغتنا العربية العصرية ، فضلا عن اللهجات العربية الغابرة . وأقرب هذه الحروف إلى المعانى العربية الشائعة فى أيامنا حرف الباء من بيت ، وحرف الجيم من جمل ، وحرف العين من عين ، وحرف الفاء من فم ، وحرف الكاف من كف ، وحرف الميم من ماء ، وحرف الياء من يد .

وأشكالها المرسومة قريبة من أسهائها الأولى كما يرى فى شكل البيت وشكل رقبة الجمل وشكل العين وشكل الفم ، وغيرها من الأشكال .

وإذا رجعنا إلى نطق أساء الحروف كما شاعت أول استعالها في البلاد العربية تبينت العلاقة بين أشكالها ومعانيها جميعا بغير استثناء حرف واحد من الحروف، فكلها أوائل كلمات مفهومة من بقايا الكتابة التصويرية التي ترسم الشكل كله وتأخذ من الكلمة حرفها الأول عند الكتابة بالحروف.

وليس من اللازم أن تكون الحروف كلها قد شاعت وعمت على صورة واحدة فى وقت واحد ، إذ من المحقق أن حروف العلة تأخرت زمنا طويلا بعد الحروف الساكنة كما نرى من كتا به المبتدئين إلى اليوم . فإن الطفل الناشى الذى يتعلم الهجاء لا يكتب حروف المد إذا سمع الكلمة عن يملها عليه .

كذلك يثبت من تاريخ الكتابة أن الحروف المتشابهة نشأت

على التدريج ، لتميز الأصوات المتشابهة أو التى يسهل الإبدال بينها ، كالتاء والثاء ، والحاء والحاء والحاء والدال والدال ، والعين والغين ، وغيرها من المتشابهات فى نطقها ورسمها ، فإنها تتبدل فى لفظها اليوم كها كانت تتبدل منذ مئات السنين ، ويتبين من تاريخ التدرج فى الكتابة أن الحروف المتشابهة وضعت حينا بعد حين للتمييز بينها بعد التباس النطق بها ووضوح الحاجة إلى تمييزها ببعض العلامات ، كعلامات النقط والتذييل .

ولهذا يرجح المؤرخون أن اليونان نقلوا حروفهم من البلاد العربية جميعا ولم يقتبسوها كلها دفعة واحدة من الفينيةيين ويرى من كتاب خيرشوف Kirchoff عن الأبجدية اليونانية أن حروف الجيم واللام والسين . ٢. ٨. ٦ أقرب إلى حروف المسند أى الحروف اليمنية في الجنوب ، منها إلى الحروف الفينيقية أو حروف النبط في الشمال .

وقد يعزى الاقتباس إلى رواد الرحلات من اليونان فى بلاد العربية السعيدة ، أو بلاد اليمن كما عرفوها . ومن الباحثين من يرجع بها إلى عهد سا بقالعهد الرحلات اليونانية بزمن طويل. ويخطر لهؤلاء الباحثين أنها أثر من آثار حضارة عربية موغلة فى القدم وصلت إلى بلاد اليونان ، كما وصلت الحضارة العربية

إلى الأندلس في الأزمنة الحديثة بعـــد الميلاد .

يقول مرجليوت في الصفحة الحادية عشرة من كتابه عن الصلات بين العرب و بني اسرائيل :

وصلت إلى اليونان ومعها حروف الأبجدية قبل أن يصل المواقع التى تظهر على الحبل من الفند وهو الجبل العظيم باللغة العربية ، ولاريسا : أى العربية ، ولاريسا : أى العربية أو الحيمة ، إلى أمثال هذه الأسماء التى تشبة أسماء المواقع فى الاندلس بعد الفتح الإسلامى ، فيبادر إلينا السؤال : ألا تشير هذه الأسماء إلى حضارة عربية عربية وصلت إلى اليونان ومعها حروف الأبجدية قبل أن يصل إلها الفينيقيون بحروف تخالفها (۱) .

وليس هذا الاحتمال ببعيد ، لأن آثار الكتابة العربية شوهدت فى جزر الأرخبيل بحروف عربية على غيير رسم الحروف الفينيقية ، ولأن تاريخ الاحتلال الفينيق لبلاد اليونان على قدمه ، يدل على سبق الهجرة إليها من البلاد الشرقية ، كما يدل على تنابع الهجرة قبل ذلك من الناحية الآسيوية ، حيث وصلت .

<sup>(1)</sup> Relations between Arabs and Israelites by Margolioth

وكيفها اختلفت الأقوال عن مصادر النقل والاقتباس فلاخلاف في أمرين: أحدهما أن الأبجدية اليونانية منقولة عن أبجدية سبقتها ، وأن هذه الأبجدية السابقة هي الأبجدية العربية التي تدل علمها ألفاظ حروفها وأشكالها ومعانيها.

وإذا كَانت هذه الحقيقة غنية عن أقوال المؤرخين والرواة فلا بد معها من حقيقة أخرى مثلها فى الثبوت والوضوع بغير حاجة إلى أسناد من التاريخ أو الرواية .

الأولية على الأقل مع انتقال الكتابه وانتقال أساليب الأولية على الأقل مع انتقال الكتابه وانتقال أساليب استخدامها في المعاملات ، فإن الآمة المتعلمة لا تأخذ الكتابة من معلميها وتترك ما عندهم من صناعة السفن والملاحة ، ومن معارف الفلك والجغرافية التي يعتمدون عليها في السياحة ، ولا مناص لها من الشعور بالحاجة إلى أدوات الحضارة التي يحلمها إليهم أصحاب السفن التي تدل ببنائها و بما تحمله من بضائعها على التقدم في العلم ومرافق العيش ومطالب الحياة .

فلو لم يذكر التاريخ شيئا عما استفاده اليونان من صناعات البلاد العربية ومعالم حضارتها لكانت هذه الفوائد من حقائق البداهة التي تستغني عن التاريخ، ولكن التواريخ اليونانية، بل الأساطير الشعبية ، تسجل هذه الحقيقة وتذكرها كما تذكر . الحقائق المسلمة التي لا داعية لتمويهها ولا للمغالطة فيها ، ولعلهم كانوا يذكرونها بشيء من الفخر لأنهم تعلموا حيث وجدوا العلم الضروري ولم يهملوه ،



### ومن العرب الأقيمين تعلم ليوفان صناعات الحضاق

هيرودوت فى الكتاب الحامس من تاريخه: و والآن نذكر أن الفينيقيين الذين جاءوا



مع قدموس وإليهم ينسب الجغيريون ، قد أدخلوا معهم إلى اليونان بعد قدومهم إلى بلادهم صناعات كثيرة منوعة ، منها : صناعة الكتابة التي كانوا يجهلونها على ما أحسب ، قبل ذلك ، فنقلوا حروفهم – أولا – على مثال الحروف الفينيقية بغير تصرف . ثم تغيرت مع الزمن لهجاتهم فتغيرت معها رسوم حروفهم ، وقد كان الآيونيون أكثر الأغريق الذين كانوا يومئذ يقيمون في تلك البلاد حيث نزل الفينيقيون ، فاقتبسوا الحروف الفينيقية مع تعديل قليل في رسم بعضها . وما زالوا بعد حين يسمونها بالفينيقية إنصافاً لمن نقلوها إليهم ، وقد كان الآيونيون يسمون الورق بالقديد لأنهم كانوا يكتبون على الجلود عند ندرة صحائف الكتابة . وما برح البرابرة يكتبون علمها إلى هذه الآيام . وقد رأيت بنفسي كتابة بالحروف

القدموسية محفورة على بعض القوائم المثلثة فى معبد (أبولون أسمنياس) بثيبة البوطية ، رسومها تحكى الرسوم الآيونية ، . وعلى إحداها هذه العبارة :

« أقامني أمفتريون من عهد مقدم التلبوية ، ... فهي قريبة من عهد لايوس بن لابداكوس بن بوليدورس بن قدموس ... وعلى قائمة أخرى نقشت هذه العبارة من شعر العروض السداسي : وهبني سكاوس الملاكم للشمس الساطعة بعد فوزه : هبة جميلة معجبة ... ولعله سكاوس بن هيبوكون ا فإن كان هو الذي وهب القائمة ولم يكن أحد آخر يسمى عثل اسمه فتاريخ الهبة برجع إلى عهد أوديب بن لايوس ...

دوراً يت على القائمة الثالثة كتابة نظمت من العروض السداسي يقول كاتبها: إن الملك لاودامس وهبها للشمس النافذة عند جلوسه على عرشه هبة جميلة معجبة ...

• وفى عهد لاودامس هذا \_ ابن أتوكليس \_ أخرج القدموسيون من بلادهم ولاذوا ببلاد الأنشيليين \_ على الشاطىء الغربى من البانيا الحديثة ...

ونحن ندرك قول هيرودوت أن الآيونيين ــ أى اليونانــ نقلوا الكتابة بغير تصرف حين نعلم أنهم نقلوها بطريقتها ومادة صحفها، كما نقلوها برسوم حروفها وألفاظها. فقد ظلوا يكتبون

السطور من اليمين إلى الشمال كما نكتب العربية اليوم ، و بقيت هذه الطريقة متبعة عندهم فى نقوش الآنية المزخرفة إلى ما بعد اقتباس الكتابة بعدة قرون ، ولم تظهر لهم نقوش من الشمال إلى اليمين قبل أيام بسمانيك فى القرن السابع قبل الميلاد .

ولا شك أن اليونان غبروا زمنا طويلا وهم يتلقون ثقافتهم وصناعتهم من القدموسيين بأوطانهم المختلفة من آسيا الصغرى إلى حدود بلاد الآلبان العصرية في الجنوب ، فلا بد أن يكون هذا الزمن موغلا في القدم عدة قرون كي تمتزج أخباره التاريخية بروايات الأساطير المتداولة على ألسنة الجماهير ، فإن أساطيرهم تضيف إلى أخبار التاريخ التي تنسب إلى قدموس فضل تعليمهم الكتابة وبنائه لمدينة بوطية أنه كان من أصحاب المعجزات الذين تعينهم الآلهة ، وتملى عليهم مكائد الحرب والخديعة . ومنها أن قدموس قتل التنين الحارس لبعض الينا بيع في بوطية، و نثر أسنا نه على الأرض فنبتت منها شرذمة من المردة المسلحين أحاطوا به ليقتلوه ، فأوحت إليه الربة أثينا أن يلتي إلهم بجوهرة كريمة بهرتهم فتركوه واقتتلوا عليها حتى أفنى بعضهم بعضا ولم يبق منهم غير خمسة لم يقدروا عليه لأنهم خرجوا من المعمعة منهوكين مهزولين. ومن هنا يقال عن النصرة التي تنال بالثمن المرهق والخسارة الفادحة، أنها نصرة قدموسية أو قدمية ، ويجرى هذا

في التعبيرات المجازية بين المحـــدثين من الأوربيين .

ويقول المعجم الأثرى أنهم كانوا يعبدون هرمز رب الحكمة والمعرفة عندهم باسم قدموس، دوأنه كان يقال عنه: إنه مخترع الزراعة والحدادة وصناعات الحضارة على التعميم، وأن الشعراء الأقدمين لم يكن لهم علم بمقدمه أكان من الشرق أم من مصر أم من فينيقية قرنوا اسمه باختراع فينيقية قرنوا اسمه باختراع حروف الأبجدية التي يعرف الأغريق جيداً أنهم أخذوها من الفينيقيين (۱).

والثابت بعد هذا كله من الواقع \_ فضلا عن أخبار التاريخ \_ أن الحروف اليونانية القديمة كالحروف العربية وأنهم كانوا يكتبونها من اليمين إلى الشمال كما نكتب العربية اليوم ، وأنها بأشكالها وأسمائها ذات معنى فى اللغات السامية ، ولا معنى لها فى لغة من اللغات الأوربية ، وأن انتقالها كان مقروناً بانتقال صناعات الكتابة وأدواتها وما يتصل بها من الصناعات الآخرى ، وأن اليونان تعلموا الملاحة وفنونها من الصناعات الآخرى ، وأن اليونان تعلموا الملاحة وفنونها من سبقوهم : أى من أمم البحر الآبيض الشرقية ، وأن النقوش وأسماء المواقع فى البلاد اليونانية ترجح وصول العرب بحضارتهم وأسماء المواقع فى البلاد اليونانية ترجح وصول العرب بحضارتهم

ا) صفحة ١٠٦ من معجم الآثار السلفية تأليف سيفيرت (١) Dictionary of Classical Antiquities by Oskar Seyffert

إلى تلك البلاد في زمن قديم سابق على الأقل لشيوع أسماء ولاريسا ، أي العريش و «عسكرا»: أي العسكر وفندس

Pindus أي الجبل العظم.

على أن اقتباس اليونان من العرب يظهر لنا من تشابه الكلمات في اللغتين ولا سيما الألفاظ التي تدل على أصل متشعب في العربية ، أو تدل على نظام المعيشة الغالب على الأمة وطول العهد به في موطنه ومستقره .

فالبرج فى اليونانية برجوس πύργος ومادة الباء والراء ومثيلتهما أصيلة فى الدلالة على الظهور والعلو: كبرز وبرض وبرع وبرق . ومعنى البروج والتبرج والأبراج شائع فى المادة العربية .

ولا شك في سبق العرب إلى الفرس والسيف والقناة . والفرس في المونانية Φοράδα والسيف ٢٠٥٥

والقناة أخدوها وأخدوا منها القانون بمعنى المقياس، ولا تخنى علاقة القناة والقصبة بالمقاييس في كل لغة. ومنها الرول Rule بمعنى القاعدة، والرولر بمعنى المسطرة في اللغة الانجليزية. ومن الكلات التي تلحق بالمقاييس كلمة القسطاس محمده وكلمة القالب عمده المحمدة المقالية القالب عمده وكلمة القالب عمده المحمدة القالب عمده المحمدة وكلمة القالب عمده المحمدة وكلمة القالب عمده المحمدة ال

و لا تخنى العلاقة بين كلتى . قلم ، و . قصبة ، و بين المصدر

العربى لكلمة كلبوس «Κάλαμος وكلمة كسمية «Κάλαμος اليو نا نيتين بمعنى قصبة ، وإن يكن تاريخ استعالها غير معلوم .

وتلحق بكلمات الكتابة الخارطة والخرطة ، والأولى عربية من خراطة السائل الذي يؤخذ من أصل ورق البردي ، ومن الخرط وهو قطع الجلد أو الصحاف التي يكتب عليها ... وتسمى الخارطة والخرطة في اليونانية χάρτης ومنها الكرتيس أو القرطاس .

وتلحق بكلمات الملاحة كلمة سير وهي باليونانية (سيرا) مناعة السفن وهما أشبه بصناعة السفن وبالصناعة على الأجمال ، وليس أبعد من الفرض الذي يجعل هذه الكامات منقولة عن اليونانية إلى العربية ، مع العمل بسبق العرب في الملاحة والكتابة وقياس ما ينقل في السفن ووزنه وتقدره .

ونظير ما تقدم في الدلالة على اقتباس اليونان دائما من العرب في أمثال هذه الألفاظ التي ترتبط بالمعاملات وشئون المعيشة \_ أنهم حولوا أسماء أيام الاسبوع إلى الترتيب العدى أسوة بأسمائها العربية ، وغيروا منها اسم السبت والأحد بعد ظهور المسيحية ، وهل كان اقتباسهم من المسيحية إلا اطرادا في هذه القاعدة وجريا على هذا القياس ؟ .

#### والفلسفة



أيست بالاستثناء من هذه القاعدة العامة في تاريخ الثقافة الشرقية اليونانية ، خلافًا لما يظنه القائلون بأن

فلسفة اليونان قد نشأت في منبتها نشأة منقطعة عن ثقافة العالم في جملتها .

إن طاليس هو أبو الفلسفة اليونانية كاقال عنه أرسطو الملقب بالمعلم الأول. وقد ذكره في كتاب ما بعد الطبيعة وقال عنه: إنه مؤسس الفلسفة ، واستشهد بقوله : إن الماء مصدر جميع الأشياء ، وذكره في كتاب السهاء واستشهد بقوله : إن الأرض جسم يطفو على الماء . وذكره في كتاب النفس واستشهد بقوله : إن المغناطيس ذو حياة لأنه يقدر على تحريك الحديد . وذكره في كتاب السياسة ، وروى من أخباره أنه أدخل بعض التحسين على معاصر الزيتون وجمع ثروة حسنة بهذا الاختراع.

وفي الآخبار التي جمعها عنه كتاب . المرشد إلى من قبل سقراط من الفلاسفة ، أنه عرف أسباب الكسوف والخسوف، وأنه كشف منزلة الدب الاصغر من منازل الفلك ، وأنه أدخل

ومما له معناه الظاهر في نسبة المعارف التي استخدمها طاليس الى مصادرها أنه كان معد ودا من وحكاء اليونان السبعة وأن هؤلاء الحكاء كانوا أشبه وبهيئة مستقلة ولاتنقص عن هذا العدد، ويضاف إليها بديل ممن يخرج منها إذا ثبت أنه أقحم نفسه على الهيئة بسلطان الإمارة أو الرئاسة .

ولايخنى أن منحلة السبعة ، فى كل اقتراناتها ترجع إلى مصدرها الأول من بلاد ما بين النهرين ، حيث يتكلمون عن السيارات

<sup>(1)</sup> Companion to Pre - Socratic Philosophers by Kathlesm Freeman

السبع وعن الآيام السبعة وعن السوابيع المتعددة في أعمار الآكوان ، وقد كان طاليس يعيش في ليديا من بلاد آسيا الصغرى ، ويتلقى معلوماته من قبلها في مسائل الفلك ومسائل النظريات الكونية وأصول الخلق والحياة ، وكان تلبيذا للصريين في العلوم الرياضية كما يقول مؤرخوم.

فإذا قيل إن الفلسفة ليست بالاستثناء في شئون الثقافة التي نقلها اليونان عن الشرق فهو الواقع الذي تنفق عليه مصادر التاريخ ومراجع الفلسفة، وإن كانت الفلسفة اليونانية قد تطورت كثيرا بعد طاليس ونظرائه من الحكاء، حتى أصبحت في عصر أرسطو وتلامبذه الأولين جديرة بالانتساب إلى اليونان دون غيرهم من أمم الثقافة والحضارة في الازمنة الغارة.

فلا نكران لفضل الفلسفة اليونانية على الفلسفة القديمة بمدارسها المختلفة ، ولكن الادعاء الذي ينكره كل منصف أن اليونان قد امتازوا بفلسفتهم لأنهم أبناء القارة الأوربية وأصحاب والذهن ، الإنساني المتفرد بين أذهان البشر بمزايا البحث الطليق وحب الاستطلاع لمحض العلم والاطلاع .

فاليونان لم ينفردوا بهذه الفلسفة في جميع عصورهم ، ولم يزد عصر فلسفتهم الممتازة على ثلاثة قرون ، منها ماثة سنة على الاكثر

تفرغت فيها فلسفتهم للبحوث الخالصة فى حقائق الوجود وأصول الأشياء على قدر المستطاع من تفرغ الفكر الإنساني لهذه الأمور. وسبب ذلك راجع إلى ظروف خاصة تتغير فيتبعها التغيير في نتائجها حيثها كانت وحيثها كان التغيير.

نشطت حركة الفلسفة اليونانية فى العصر الذى شاعت فيه الكتابة على الورق وتيسرت فيه المواصلات بين بلاد اليونان وما حولها من البلاد الآسيوية والأفريقية.

ولم تنشط مع ذلك إلا لأنها قد نشأت فى بلاد لم تحكمها دولة عريقة ، ولم تكن فيها إلى جانب الدولة الحاكة دولة من دول الكهانة التي تتأصل فى البلاد و تتوارث فيها أسرار المعرفة والبحث في أصول الحلق والحياة ، أو فى المسائل الإلهية التي يستأثر بها الكهان ورؤساء الدين .

فالبلاد التى تجرى فيها الآنهار الكبيرة تقوم عليها الدول المشمكنة، وتقوم معها إلى جانب الدولة الحاكمة دولة دينية من الكهان ورؤساء الدين يسيطرون على شئون العقيدة ومباحث الفكر فى أسرار الطبيعة وما وراءها من الغيب المجهولة. وعلى هذه السنة قامت كهانات الهندوما بين النهرين ووادى النيل فانفرد الكهان بالمعرفة الغيبية ولم يأذنوا لغيرهم — خارج المعبد — فى

بحث هـذه المعرفة ودراسة «الفلسفة» التى نقوم على تحقيق «الوجود» لذاته وتحقيق صفات الموجودات العليا والموجودات المقدسة التى كانوا ينعتونها باسم الارباب.

ولم تكن في اليونان دولة متمكنة ولا كهانة ذات سيطرة على دولتها الصغيرة ، فاتسع أمامهم مجال البحث غير متحرجين فيه ولا محاسبين عليه ، وعمدوا إلى العلوم التي استفادوها من الشرق فقالوا فيها ما يقوله كل باحث منطلق اللسان يتحدث ما يشاء كما يشاء .

على أنهم ما لبثوا جيلا أو جيلين حتى اصطدموا بسلطان الدين وسلطان الدولة، فقتل سقراط وتشرد أفلاطون وقضى أرسطو بقية حياته فى عزلة وإهمال، وكان عدد الهاربين من فلاسفتهم أكثر من عدد المقيمين الآمنين.

وكذلك حدث فى القارة الأوربية بين صميم الأوربيين بعد قيام السلطة الدينية بينهم وانفرادها بالتفكير فى المسائل الإلهية ، فإن القرون الوسطى لم يظهر فيها فيلسوف أوربى واحد ، ولم يظهر فيها من ظهر بعد ذلك من فلاسفتها غير تلاميذ الشراح من العرب الأندلسيين .

ونحن لانعلم من آثار الشرقيين الأقدمين أنهم تركوا ﴿ فَلَسَفَّةٌ ﴾

تبحث فى أصول الوجود بغير صبغتها الكهنونية ، ولكننا لا نستطيع من أجل ذلك أن نجزم بانقطاع تفكيرهم فى هذه البحوث ولا بقصورهم عن إدراك مداها ، لانهم لم يتركوا لنا كذلك كتبا مفصلة عن علوم الفلك والرياضة والكيمياء التى لا شك فى اشتغالهم بها و تطبيقهم لها فى بناء الهياكل و نقش الجدران و تحنيط الموتى و رصدالكواكب وسياسة الانهار ، وكل المستطيع أن نجزم به أنهم لا يعلنون ما عرفوه و لا يدل كتانهم اله على جهلهم إياه .

ولسنا نريد بإثبات فضل الشرق أن نبخس فضل اليونان في ترقية الفلسفة ، ولكننا نقرر الواقع حين نقول : إن الذين يتخذون الفلسفة اليونانية ذريعة إلى اتهام الشرق بالقصور ينحرفون عن سنة الإنصاف ويتورطون في ادعاء لا دليل عليه .

## تلاميذأبديون

إن

الموقع الجغرافي أنفع لنا في المساعدة على تمحيص الروايات التاريخية التي لا تسلم — مع طول

الزمن \_ من الخرافة ومن الإضافة ، أو من الخلط وسوء النقل والحكاية . فإن للموقع الجغرافي مقتضياته التي نفهم منها مايجوز ، وما يحتاج إلى السند أو يستغنى عنه أو يكتنى منه باليسير .

وموقع بلاد اليونان ينبئنا بالعلاقة التي توجد بينه وبين الحضارات الشرقية ، أو توجد بينه و بين حركات الأمم فى أدوار هجرتها \_ واستقرارها منذ فجر التاريخ .

فلم تنقطع علاقتها بالشرق منذ خسة آلاف سنة على الآقل، ولم تنكن علاقتها بالشرق في هذه العصور إلا علاقة التلذة المتتابعة على الثقافات المتتابعة فيه، لا سيا الثقافة الروحية وثقافة النظرة الكونية العامة، وتأتى بعدها ثقافة المعيشة المستمدة من الصناعة وعروض التجارة.

ونحن اليوم نسمع كثيراً عن المناظرة بين الجنس الآرى والجنس السامى، وعن مزاياكل من الجنسين في التفكير ومبادى الأخلاق ، وعن اقتدار كل منهما على إنشاء الثقافة وحفظ الحضارة و تقويم القيم الاجتماعية والنفسية . ويدور هذا البحث كله أحياناً على مزايا اليونان في طلب المعرفة لأنهم آريون وأوربيون ، مكانهم من ثقافة أوربة الحديثة مكان الرواد الاسبقين ، والباكورة التي تدل على الشجرة وعلى ما تحمله من ثمارها في كل أوان .

فإذا ابتدأنا بالمسألة كلها من البداءة فالآرية نفسها صفة لم يكسبها اليونان من غير الشرق، ولم تظهر فيهم مزية من مزاياها بغير العلاقة التي اتصلت بينهم وبينه بعد انفصالهم عنه في زمان الهجرة الآوية.

فقد يكون اليونان آريين قدموا مع السلالة الكبرى التي انتقلت من أواسط آسيا إلى أوربة الشرقية والوسطى ، وقد يكونون سكاناً أصلاء في أوطانهم غلب عليهم أولئك الآريون المهاجرون وصبغوهم بصبغتهم فلم تبق لهم لغة غير اللغة الآرية ، ولا عقيدة غير عقيدة الآريين الأولى في الدين والإله والخليقة . فهم على الحالين منتسبون إلى الشرق في ثقافتهم ، ونسبتهم فهم على الحالين منتسبون إلى الشرق في ثقافتهم ، ونسبتهم

هذه هي سر امتيازهم على إخوانهم الآريين الذين ذهبوا في الهجرة إلى أواسط أوربة وما وراءها .

إن الآريين الذين استقروا في القدارة الأوربية وراء بلاد اليونان إلى أقصاها غرباً وشمالا قد عاشوا مئات السنين على همجيتهم الأولى فلم تنفعهم مزاياهم الآرية في ابتداع ثقافة خاصة تنتسب إليهم ولا في اقتباس ثقافة من الشرق بعد ارتقائه وامتداد عرائه لأنهم فارقوه وانقطعت صلات العلم والتجارة بينهم وبينه.

فليست والآرية ، إذن منبع الثقافة اليونانية وسر الامتياز والتفوق الذي يخصهم به خلفاؤهم من الأوربيين المحدثين ، ولكنها الصلة بالشرق والاستفادة منه والتلمذة عليه ، منزهم بها موقعهم الجغرافي فرجحهم على سكان المواقع النائية من إخوانهم مترة

الآريين.

وفى المرحلة الأولى قدم آباؤهم الأولون من القارة الآسيوية بعقائدهم الروحية كما أخذوها من منبعها ، ويكنى منها ذكر اسم الإله عندهم و ذيوس ، وهو من الهندية القديمة ، وذكر أبى الأرباب عندهم وهو اسم مركب من كلمتين بتلك اللغة وهما : وداوس باتر ، : أى أبى الأرباب ( جوبيتير ) ... وما بق من

تفصیلات دیانتهم المنسیة ومعبوداتهم الآخری فهو مرکب علی اعتقادهم برئیس جمیع المعبودات و أبی الارباب .

والمرحلة التالية لمرحلة الهجرة القديمة هي مرحلة الكتابة والصناعة، سواء جاءتهم من هجرة قدموس وزمرته الفينيقية، أو من هجرة تماثلها في مصدرها، فإنها من ثمرات الموقع الجغرافي الذي قربهم من أسباب التلمذة على الشرق المجاور لهم والاستفادة من حركات شعوبه.

وتأتى المرحلة الثالثة بعد ميلاد السيد المسيح، فليس دخول اليونان فى المسيحية إلا مرحلة فى السبيل المطروق من مراحل التلمذة على الثقافة الشرقية: أدبية أو صناعية أو روحية.

ولم تكن مرحلة المسيحية خاتمة المراحل فى هذه التلمذة العريقة فإن الفتوح العثمانية أوشكت أن تفتتح فى بلاد اليونان وما جاورها عهد ديانة جديدة ، لولا اشتداد شيوخ الإسلام فى فتاواهم على الدين . الصريحة التي حرموا بها على السلاطين إكراه أهل الذمة .

وهذا هو حكم الموقع الجغرافي إلى جانب حكم التاريخ وحكم الآثار الباقية : حكم الموقع الجغرافي أن اليونان تلاميذ وطبيعيون ، لكل ثقافة شرقية ، كلما كانت للشرق ثقافة غالبة . فإذا وقف هذا المورد عند حد من الحدود أو وراء حاجز من الحواجز ، فذلك هو الحاجز الذي يصد السيل عن مجراه ويتحول به إلى ينبوع سواه .



# ثم الثقافت العبرية

سبق العرب للعبريين في ثقدافتهم الدينية أوضح من إن سبقهم لليونان في ثقافة المعرفة وصناعات الحضارة .

ووقائعه وقرائنه أقرب سندآ من الوقائع والقرائن التي ألممنا ما في الصفحات السابقة ، لأن السند القريب هنا مستمد من أسفار التوراةومن أحوال المعيشة التي لا محل للخلاف عليها .

وقد أوجزنا القول فما تقدم على العلاقات القديمة بين ثقافة العرب وثقافة اليونان بالقدر الذي تتسع له هذه الصفحات القليلة.

وسنجمل القول فما يلي على بيان العلاقات القديمة بين ثقافة العرب وثقافة العبريين في الناحية الدينية ، وتبدأ هذا البيان يما لابد منه من تحقيق أصل العبريين وأطوار العلاقة بينهم وبين الأمة العربية إلى ما بعد ظهور الآنبياء والرسل في بني إسرائيل. فمن هم العبريون ؟ وما هو أو ثق الأقوال عن نشأتهم الأولى قبل أيام إبراهيم عليه السلام ؟

إن أو ثق الأقوال عن نشأة العبريين منذ أربعين قرناً على وجه التقريب أنهم قبيلة بدوية صغيرة عاشت زمناً فى جنوب بلاد العرب إلى الشرق ، و بقيت فيه على حالة بين الإقامة والترحل إلى مسافات قريبة حتى انتقلت \_ .مع ملازمتها الشاطىء \_ إلى جنوب وادى النهرين .

ويستدل على تاريخ هذه القبيلة من تاريخ الدابة التي كانت تعتمد عليها في الرحلة وحمل الأثقال، وهي الحماد Asinus Asinv نهذا الحيوان كان يوجد في حالة الوحشية على مقربة من السمول الرملية في جزيرة العرب، ويصل أحياناً في قطعانه المجفلة من السباع إلى أرض حوران.

ويظهر أن العبريين استخدموا هذا الحيوان وهو قريب منحالته الوحشية ، لانه كان فى تلك الحالة يميل بلونه إلى الاحمرار على اقتراب من ألوان الرمال التي يعيش فيها . ومن هنا السم والمار ، واسم اليحمور الذي يطلق على الحمار الوحشى فى اللغة العربية .

و يظهر أيضاً أنه بنى عندهم زمناً طويلا على هذا اللون حتى تغير لونه بعض الشيء و تولدت منه الحمر البيضاء ، بعد طول التدجين والعناية . المدنية ، : أي بعد انتقال العبريين من البادية

إلى جوار المدن، وترددهم بين معيشة البداوة ومعاهد الحضارة، فأصبحت الحمر البيضاء مطية لذوى الرئاسة والثروة من القوم. وفى ذلك يقول سفر القضاة من اصحاحه الحامس مخاطباً أو لئك الرؤساء: «قلبي نحوقضاة إسرائيل المنتدبين فى الشعب: « باركوا الرب أيها الراكبون الآن الصحر الجالسون على الطنافس ، : أى إناث الحير المبيضة اللون .

واستخدام الحمار يدل على كثير من أحوال العبريين إلى جوار القبائل التى تستخدم الجمال السفر إلى المسافات البعيدة ، ونقل الاحمال الثقيلة ، ونزول المراعى المنيعة التى لا تستباح لغير ذوى القوة والكثرة من قبائل الجزيرة ... فإنما يستخدم الحمار للمسافات القصيرة والاحمال الحفيفة بالقياس إلى أحمال الجمال ، ويسير الحمار في غير المفاوز الرملية التى تسلكها الإبل ، ولا يبتعد وقتاً طويلا عن موارد الماء الميسرة بغير عناء مجهد وبغير حاجة إلى الحماية القوية أو إلى كثرة العدد ووفرة السلاح .

فالعبريون فى نشأتهم قوم ضعاف قليلون فى العدد، مضطرون الى الاكتفاء بالمعيشة التى يتركهاسادة الصحراء زهدا فيها واستغناء عنها، ونكاد نعلم من ذلك مواقع نشأتهم الأولى قبل وفودهم الى العراق وبعد مقامهم فيه إلى أيام الخليل إبراهيم.

فهذا الموقع لا بد أن يكون قريباً إلى الشاطيء قريباً إلى الحاضرة ، يقم فيه أناس لم يتفرغوا للبداوة في جوف الصحراء، ولم يتفرغوا للإقامة في الحواضر العامرة ، ولكنهم عاشوا بين البادية والحاضرة يؤدون الأعمال التي تتطلبها الحاضرة من البادية وتتطلبها البادية من الحاضرة ، وهي في الغالب أعمال وساطة وسمسرة هادئة لاتضطرهم إلىالاقتحام والغلبة فيمعاملة أهل المدينة ولافيمعاملة أهلالصحراء، ولاتضطرهم إلى الحوزة القوية لتحصيل القوت لهم وللدواب التي يستخدمونها . فإنهم يأخذون ما يحتاجون إليه من المدن جزاء أعمالهم في الوساطة بينها وبين البادية ، ولا يحتاجون إلى كثرة عدد ولا وفرة سلاح لاقتحام مراعي الصحراء البعيدة ، إذ كانت دواجم تقنع بالقليل من العلف والمرعى وبالقريب من موارد الشرب والسقاية ، وهم في وساطتهم المتبادلة يعولون على الرضى والطلب ولا يعولون على القهر والاغتصاب.

وفيهذه المعيشة البدوية الحضرية يكن كل سر من أسرار التاريخ العبرى من فجر التاريخ إلى العصر الحاضر ، وإليها يرجع تعليل المشكلات والازمات التي تعرض العبريون أو عرضوا لها أ نفسهم ولا يزالون معرضين لها حتى هذه الآيام .

فهم قبيلة لم تتطور ، وقد ظلت بين البادية والحاضرة قبيلة لم تستوف أطوار البادية ولم تتحول إلى أطوار الحضارة شعباً و مدنياً ، يتمشى مع الحياة المدنية على سنة جميع الشعوب ، ولازمتها خادة المعيشة على السمسرة والوساطة فلم تتقدم إلى آخر الشوط فى تثمير أعمال البدو ولا فى تثمير أعمال الحضر ، فهى فى حالة العزلة الاجتماعية وما يلازمها عند البدو من عزلة والعصبية ، فالدم والسلالة .

ومشكلة العبريين قديماً وحديثاً هي هذه المشكلة: هي مشكلة والتحجر ، على حالة القبيلة وحالة و العصبية ، بالدم والسلالة . وعقيدتهم في جوهرها هي عقيدة عصبية منعزلة ، تؤمن بإله تعبده لأنه إلهما ، وهو الإله الذي يرعاها لأنها شعبه الذي يحابيه بين الشعوب لغير سبب و لغير فضيلة فيه غير أنه شعبه الختار لديه . وهذه حالة من العزلة و المتعصبة ، لا بد أن تسوق القوم إلى اصطدام عنيف بينهم و بين جيرانهم من جانب البادية ومن جانب الحاضرة ، ولابد أن يقع فيها ذلك الشعور النافر بين صاحب المال و بين الوسيط والسمسار ، كلما تحركت المطامع و تعسرت المنافع ، و نشبت المنازعات في البيئة ، ولو كان نشوبها لسبب غير السمسرة و الاستغلال .

ولا يدرى على التحقيق هل سمى العبريون بهذا الاسم لأنهم ينتسبون إلى عابر بن سام، أولانهم عبروا نهر الفرات بعد قدومهم إلى وادى النهرين. فني سفريشوع يقول يشوع للشعب كله: «هكذا قال الرب إله إسرائيل. آباؤكم سكنوا في عبر النهر منذ الدهر. قارح أبو ابراهيم وأبو ناحور، وعبدوا آلهة أخرى، فأخذت إبراهيم أباكم من عبر النهر وسرت به في كل أرض كنعان، .

إلا أنهم - لضعفهم - كانوا يلوذون فى كل موطن سكنوه بمن هو أقوى منهم من القبائل التى تلتقى بهم فى أصولهم ويحتمون بمصاهرها من أعدائهم ، فنى سفر التكوين أنهم انتسبوا إلى الأصل الآرامى حين أرسل إبراهنم عليه السلام رسوله لخطبة رفقة بنت بتوثيل الآرامى . فقال له : وإلى أرضى وعشيرتى تذهب و تأخذ زوجة لا بنى . . .

ولما نزلوا أرض كنعان جعلوا لفتهم لغة كنعانية . وقال أشعيا وهو يتنبأ بغلبة قومه على أرض مصر إنه دفى ذلك اليوم يكون فى أرض مصر خمس مدن تشكلم بلغة كنعان .

ولم يزالوا فى هجرتهم من موطن بعد موطن بين العراق وحوران وكنعان يعيشون إلى جوار القبائل ولا يتغلبون على واحدة منها فى وقعة فاصلة حتى لجأوا إلى مصر وعادوا منها بعد

عدة قرون إلى الارض التى سموها بأرض الميعاد، ولم يتفقوا على حدودها حتى ملكوا أسباب القوة التى أطمعتهم فى الغلبة عليها. والعرف الشائع بين العبريين أنهم يتشاءمون تشاؤماً وتقليدياً، بالأيام التى قضوها فى مصر ويحسبونها بلية البلايا، ومحنة المحن فى تاريخهم كله من عهد الخليل إلى عهد النازية الهتارية فى القرن العشرين. وقد مرت بهم محنة السبى إلى وادى النهرين ولكنهم لا يتشاءمون بها كما تشاءموا بالمقام فى مصر، ولا يجعلون الخروج من أرض وادى النيل. أما الواقع المعروف بنتائجه الكثيرة فهو على نقيض ماقدرو، أو جبوه على أنفسهم من تقاليد و الحداد، وتقاليد الاعياد.

فإنهم لم يستفيدوا قط من هجرة فى تاريخهم كله كا استفادوا من هدنه الهجرة المصرية ، لأنهم نعموا بالعيش الرغيد فى جوار النيل، وتعلموا من آداب الحياة وشرائط الصحة مازاد فى عددهم، وزاد فى خبرتهم بتدبير أمورهم والدفاع عن أنفسهم . فأصبحوا يعدون بمئات الألوف ، ويحسنون حمل السلاح وتنظيم الزرع والحصاد، ويصلحون لنزال القبائل البادية التى أعياهم أمرها قبل خسة قرون وتركوا لها الأرض اعتصاماً بمصر وهم بضع مئات أو بضع عشرات .

و ليس الفضل فى هذه الزيادة وهذا التقدم لطول الزمن بين دخولهم إلى مصر وخروجهم منها ، فإن القبائل التى تركوها فى البادية بقيت كما كانت قبل خمسة قرون ، ولم تبلغ فى زيادتها ولا فى تقدمها بعض ما بلغوه وادعين قانعين بجوار النيل.

ولولا هذه الزيادة في عددهم وفي خبرتهم لما استطاعوا أن يقاتلوا قبائل البادية التي كانوا يها بونها ويهربون منها ، ولا استطاعوا أن يهزموها ويطردوها من مواقعها إذا اجترآوا على قتالها ، ولا تأتى لهم من دواعي الاستقرار في أرض كنعان ما يعينهم على إقامة الملك وبناء الهياكل من الحجارة بدلا مر العرائش والحيام ، ومهما يكن من بلاء أصابهم في مصر فهو بلاء استحقوه واستحقوا أضعافه في بلاد العالم القديم شرقية وغربية . شم لازمتهم آفتهم الحالدة بعد إقامة المملكة وتعاقب العروش

ثم لازمتهم ا فتهم الخالدة بعد إقامة المملكة وتعاقب العروش زهاء أربعة قرون ، فلم يفارقوا نظام القبيلة بعد محاكاتهم لجيرانهم فى نظام الدولة ، ولبثوا فى دولتهم كا لبثوا فى هجرتهم قبيلة معزولة عن الأمم ، بل سبطا معزولا عن سبط فى داخل القبيلة ، وظلت لهم شريعة و العصبية القبلية ، دستوراً يصلح لهم وحدهم فى تقديرهم ، ولكنه لا يصلح لتنظيم الدولة التى تجمعهم بغيرهم فى كل تقديرهم ، ولكنه لا يصلح لتنظيم الدولة التى تجمعهم بغيرهم فى كل تقديرهم ، ولكنه لا يصلح لتنظيم الدولة التى تجمعهم بغيرهم

فلم يزالوا من قيام المملكة إلى ما بعد ميسلاد السيد المسيح يحرمون بينهم ما يحلونه بينهم وبين غيرهم ، ويعملون بمسا جاء في سفر التثنية حيث يقال : « للأجنبي تقرض الربا ولكن لآخيك لا تقرض بربا لكي يباركك الرب إلهك ، . . . فهو ربه وإلهه وليس برب ولا إله للآخرين .

وظلوا يحصرون العصَّبية فى أضيق حدودها بين الأسباط فى القبيلة الواحدة ويتشددون فى حصر كل سبط بميرائه إلى أعقاب الاعقاب .

فنى الاصحاح السادس والثلاثين من سفرالعدد أنه و لا يتحول نصيب إسرائيل من سبط إلى سبط . بل يلازم بنو إسرائيل كل سبط نصيب سبط آبائه ، وكل بنت ورثت نصيباً من أسباط بنى إسرائيل تكون امرأة لواحد من عشيرة سبط أبيها لكى يوث بنو إسرائيل كل سبط نصيب آبائه ، فلا يتحول نصيب من سبط إلى سبط آخر ، بل يلازم كل واحد نصيبه كما أمر الرب موسى » .

\* \* \*

ولا ضرورة للبحث الطويل فى سبب الفشل الذى يلحق بدولة من الدول تقوم على مثل هذا النظام ، وتقوم من وراته على مثل هذا الشعور، فإنه نظام يقف عند حدود القبيلة ويقصر عن التقدم وراء ذلك خطوة فى طريق الحياة القومية، فضلا عن الحياة العالمية.

ومن فضول القول أن يتحدث نقاد التاريخ والمعقبون على أطوار الاجتماع عن ورسالة عالمية ، يستفيدها العالم من هذه و العصبية القبلية ، بعد تطور الأمم والشعوب وتطور العلاقات الغالمية وتطور العقائد والآداب ، فإن والفكرة العالمية ، لاتتولد في طور من أطوارها من مثل هذه الدعوة الدينية أو العنصرية ، بل يكون تقويض أساس هذه الدعوة شرطاً لازماً لمجرد تصحيح النية وتوجيه الرغبة إلى الفكرة الإنسانية العامة والثقافة التي تستفاد لجيع الشعوب ولا تكون وقفا على شعب واحد دون سواه .



### العبربة والعالمية



إنه لمن فضول القول أن يقال عن ثقافة دينيـة عصورة في هذا الحيز المحدود إنها رسالة عالمية ، أو

أنها مكن أن تسفر قبل زوالها عن رسالة عالمية .

لكن الأمر يتجاوز فضول القول إلى فقدان الحياء حين يقال: إن العبرية هي التي نهضت بأمانة الرسالة العالمية في تاريخ بني الإنسان، وأن تنعقد المقارنة بينها وبين حضارات الشرق في وادى النيل وفي وادى النهرين وفي شبه الجزيرة العربية . فيقال : إن تلك الحضارات جميعًا لم تحفل بمبادى. الأخلاق ولم تقرر قواعد العدل والفضيلة ، وأن أربابها لاتغضب للواجب والحق كما غضب لها رب العبريين: رب الصواعق والجنود.

ولا موجب \_ فيما نرى \_ لتفصيل الكلام على آداب الحضارات قبل ظهور العبريين وقبل شيوع تلك الحضارات بين الشعوب والأقرام الذين تقدموا وراء آداب العصبية المحدودة أشواطا لا يتسع لها هذا المجال. فريما كان استقصاء المدى المعروف الذي بلغته الدعوة العبرية من أيام الخليل إلى أيام السيد

المسيح تصحيحا كافيا لتلك الدعوى التي يدعيها المبشرون بما يسمونه و الرسالة العالمية ، من قبل العبريين .

إن طاعة الإله فى عرف العبريين ليست مسأله فضيلة و أخلاق تحمد من كل إنسان فاضل وكل آدى ذى خلق كريم ، بل هى مسألة علاقة بين رب و عبرى ، يختص نفسه بشعب يختاره ويغار عليه ، و بين شعب يدين لذلك الإله بين آلهة الأمم لانه يخافه ويشعر بقو ته و انتقامه، و برى أنه أقدر على الانتقام من جميع الارباب. و يقول هذا الإله كا جاء فى سفر التثنية : و أنا عارف تمردكم و رقابكم الصلبة ، .

ويقول كما جاء فى سفر الخروج: « رأيت هذا الشعب وإذا هو شعب صلب الرقبة » .

ويقول أنبياؤهم تارة: إنه شعب ثقيل الإثم، وتارة: إنه شعب لا يفهم . ويعيد كل نبي ما سبقه إليه الانبياء من وصفه بالضلالة والنفاق والقسوة وقلة الوفاء ... ولكن هذا الشعب يعلم — مع كلذلك — أن الله يختاره لانه شعبه وعصبته ... وأنه كما جاء في سفر التثنية ، ليس لاجل بركة يعطيك الرب إلهك هذه الارض الجيدة لتمتلكها لانك شعب صلب الرقبة ، .

أما هذا الشعب فَإِنَّه يدين لهذا الإله ويختاره من بين الأرباب

لانه: « إلهكم وهو إله الآلهة ورب الارباب ، الإله العظيم الجبار المهيب ،

ويناديه الإله فيقول له كما جاء فى سفر الخروج: «لا تسجد لهن ولا تعبدهن لأنى أنا الرب إلاهك إله غيور أفتقد ذنوب الآباء فى الأبناء، فى الجيل الثالث والرابع من مبغضى...

نعم ؛ كما تسرى شريعة الثأر في الجاهلية من الآباء إلى الأبناء، ومن الآخوة إلى الآخوة ، ومن الجار إلى الجار .

ويتكرر الندير من الإله الفضوب غير مرة ولأن الرب الاهك هو نار آكلة و إله غيور ، . . . فلا تسيروا وراء آلهة أخرى من آلهة الامم التي حولكم لأن الرب الاهكم اله غيور ، . . ويحرى هذا الندير من الاسفار المنسوبة إلى موسى عليه السلام إلى الاسفار التي كتبها آخر الانبياء من بني إسرائيل .

ولم تنفرج حلقات هذه العصبية بعد توالى الضربات على القوم من جراء تعنتهم بالأثرة وإنكار الحقوق الإنسانية على الأمم ، أو على والجوييم، كما يسمونها بمعنى الغرباءأو الدخلاء، بلكانت هذه العصبية تنحصر من دائرة إلى دائرة أضيق منها وأشد فى التمييز والاستئثار من سوابقها . فكانت صفوتهم المختارة أبناء إبراهيم إلى أبناء أبنائه وحفدته فاذاهى تنحصر بعدذلك في أبناء اسحق

بنى إسرائيل ويدعوالقوم أنفسهم من أجل ذلك بأبناء إسرائيل، ثم انحصرت صفوتهم المختارة فى بنى هرون آل موسى الاقربين عليه السلام، ثم انحصرت فى أبناء داود عليه السلام بعد قيام المملكة. وقيل من أجل ذلك إن المسيح المنتظر لايكون من غير ذريته وورثة عرشه، وكانت الوعود الساوية المزعومة تتنقل على هذا المثال جيلا بعد جيل تبعاً للتنقل فى مراكز الرئاسة والقدرة على مرضاة كهان الهيكل ودعاة النبوة.

وكان بعض أنبيائهم من حين إلى حين يفطنون لوبال هذه العصبية و يعترفون للأمم بشيء من الحق في النعمة الإلهية ، إنذاراً لقومهم بعاقبة التمادي في مساوئهم و نزواتهم وا تكالهم على اختيار الإله لهم دون سواهم بغير فضيلة فيهم ولا اجتهاد من جانبهم ، و لكنها فلتات تعرض لأو لئك الانبياء كلما أزعجهم مصير قومهم وصدمتهم فوارق المقابلة بينهم و بين الأمم التي تفضلهم و ترجح عليهم ، ثم تذهب الصيحة بغير صدى و تعقبها نوبة من نوبات العصبية أشد و أعنف من نوبات العصبية أشد و أعنف من نوبات العصبية أشد و أعنف من نوباتها الغابرة ، و انتهت رسالات أنبيائهم و تلتها الدعوة المسيحية و هم على أشد ما كانوا تعصباً للدم والسلالة وإنكاراً للحقوق الإنسانية على كل من عداهم من « الجويم » المنبوذين في اعتقادهم .

وقد استهل السيد المسيح رسالته بتوجيه الدعوة إلى و خراف إسرائيل الضالة ، وإيثار والبنين ، بالخبز على الغرباء ، فأعرضوا عنه ورفضوه ، وكادوا له المكايد واتهموه ، فاتجه آخر الأمر بالدعوة العامة إلى المستمعين إليها من سائر الأمم ، وضرب المثل بصاحب الدار الذي دعا الأقرباء وأبناء الأسرة إلى وليمة عرسه فتعللوا له بالمعاذير وقاطعوه في داره ، فأرسل غلمانه يدعون إلى الموائد المهجورة كل عابر سبيل .

وظلوا إلى عهد الرسو لين بطرس و بولس ينكرون على العبرى أن يتناول الطعام مع غير العبريين و يحتدمون غيظاً إذا قيل لهم إن دعوة الهداية تتجه إلى الام كما تتجه إلى بنى اسرائيل، فجاء فى الاصحاح الحادى عشر من أعمال الرسل أنهم خاصموا بطرس يوم صعد إلى أورشليم لانه دخل بيو تا لغير المختونين وأكل مع أهلها وجاء فى الاصحاح الثانى والعشرين من أعمال الرسل أن بولس الرسول كان يصلى فى الهيكل فقال لمن فيه إن الله أمره أن يذهب إلى الامم لانه سيرسله إلى الامم بعيداً . . و فسمعوا له حتى هذه الكلمة ثم رفعوا أصواتهم قائلين : خذ مثل هذا من الارض لانه كان لا يجوز أن يعيش ، وإذ كانوا يصرخون ويطرحون فيامم ويرمون غباراً إلى الجو أمر الامير أن يذهب به إلى

المعسكر ، وأن يضرب ليعلم لأى سبب كانوا يصيحون به هذا الصياح و يشقون الثياب و يثيرون الغبار سخطا عليه .

\* \* \*

والثقافة الدينية التى من هذا القبيل ليس من شأنها أن توحى إلى أصحابها برسالة عالمية ، وإنما شأنها عندهم كشأن حقوق الميراث فى أقرباء الدم والعصبية ، لاترى أحداً من أصحابها يدعو الناس إلى مقاسمته فيها ، بلكل همه إذا استطاع أن يحتجزها لنفسه ويقصى الناس عنها ، وهذه شيمة نعهدها فى سلالة العبريين إلى وقتنا هذا فلا نرى أحداً منهم يعنيه تبشير الناس بمذهبه وهداية والاجنبيين ، إلى ملته ، كا يعنيه أن يتألب ويتعصب مع أبناء عصبته على تباعه الديار .

وإذا تركنا جانب الثقافة الدينية والتفتنا إلى جانب الثقافات الأدبية والفنية أوالثقافات الفلسفية والأخلاقية لم نجد عند القوم منذ كانوا نصيباً من هذه الثقافات يفيدون به العالم باختيارهم أو يفيده العالم على الرغم منهم .

فهم فى أدوار حياتهم الثلاثة ــ دور البداوة ودور المملكة ودور المملكة ودور الشتات فى أنحاء البلاد ــ لم يصدروا من عندهم ثمرة نافعة من ثمرات الآداب والفنون أو ثمرات العلم والفلسفة، فلم يخرجوا

للعالم من أيام الحليل إلى أيام المسيح عالماً ولا أديباً ولا فيلسو فأ ولا رحالة مشتغلا باستطلاع التواريخ أو بحاثة مشتغلا بدراسة الأحياء والنباتات ومسائل التاريخ الطبيعي كما عرفت من قبل وكما عرفت اليوم، وكل محصولهم من الكتب المقروءة فإنما هو تلك المواعظ والترانيم التي وقفوها على أنفسهم، ولم ينبغ منهم مشتغل بالحكمة والدراسة العلبية قبل اتصالهم بأمم الحضارة واضطرارهم إلى المعيشة بين تلك الأمم في المشرق والمفرب.

ولما قامت لهم دولة لم تنهض لهم مع الدولة ثقافة أدبية ... ثم ذهبت الدولة ولم تعقب بعدها أثراً من آثار الفكر أوالوجدان أو الذوق والخيال كتلك الآثار التي حفظها التاريخ لكل دولة من الدول القد ممة والحديثة .

أما فى دور الشتات بعد دور البداوة ودور الدولة فلم يمكن للم مجتمع واحد تنسب إليه ثقافته ولاتنسب إلى غيره، ولكنهم ظلوا فى دور الشتات عالة على ثقافات الأمم كلما نبع منهم نابيغ بين أبنائها ، فليست لهم ثقافة مستقلة عن ثقافات العرب والمصريين فى العصر القديم ، ولاعن ثقافات الألمان والفرنسيين والإنجليز والامريكيين وسائر الامم المثقفة فى العصر الحديث . وإذا أحصينا نوا بغهم ونوا بغ الأمم الاخرى وجب أن

يكونوا أضعاف ذلك عددا وكفاية كما يكون المستفيدون من عشرين أو الملائين ثقافة منوعة بالقياس إلى المستفيدين من ثقافة واحدة في مكان واحد . ولكنهم على خلاف ذلك أقل بما ينبغي أن يكونوا بهذه النسبة وبنسبة أخرى غير النسبة العددية ، وهي أنهم يتعاونون بالتضامن - بل بالتعصب - في جميع البلدان، ويبذلون جهدهم للتنويه بنوابغهم والإعلان عنهم وإهال من عداهم من أقرانهم ونظرائهم ، ولا يخني ما يعمله والتضامن، في إظهار الحني و تكبير الصغير و تفخيم الضئيل ، فإن عشرة متضامنين متفاهمين على التعاون يملكون من أساليب الشهرة والتنويه مالا يملكه ألف متفرقون .

ولنا أن نقول بالتعبير الشائع في عصرنا إن هؤلاء العبريين منذ بداوتهم إلى هذا القرن العشرين قد كانوا مستنفدين ولم يكونوا قط منتجين ، وإن محصولهم في الثقافة العالمية محصول المستغل والوسيط ، وليس بمحصول المالك العامل الذي يعطى وينتج ما يعطيه .

#### الدسين

عدا احتكار النعمة الإلهية وعزلة العصبية في أضيق 

و أخذو اكل ما أخذوه من حولهم . مستنفدين ، غير متصرفين في عقيدة من عقائده الكبرى ، الاما تصرفوا فيه بالخرافة والأحجية والطلسم والشعوذة والسحر علىسذاجته الأولى بينالقبائل البادية . وكان أكثر ما أخذوه منقولًا عن قبائل العربية الكبرى بين اليمن في الجنوب وقبائل الآراميين والكنعانيين في الشمال .

فلم يعرفوا كلمة « الني ، قبل اتصالهم بكنعان في الزمن الذي ظهرت فيه النبوءات العربية ، عا ذكره القرآن الكريم وعا ذكروه هم عرضا في أسفار العهد القديم.

وعرف العبريون نبوءات السحر والكهانة والتنجيم كما عرفتها الشعوب البدائية . وابتكروا منها ما ابتكرت على سنة الشعوب كافة ، واقتبسوا منها ما اقتبست بعد اتصالهم بجيرانها في المقام من أهل البادية أو أهل الحاضرة ، ولكنهم على خلاف الشائع

بين المقلدين من كتاب الغربيين قد تعلموا النبوة الإلهية بلفظها ومعناها من شعوب العرب، ولم تكن لهذه الكلمة عند العبريين لفظة تؤديها قبل وفودهم على أرض كنعان ومجاورتهم للعرب المقيمين في أرض (مدين) . . فكانوا يسمون الني بالرائي أو الناظر أو رجل الله ، ولم يطلقوا عليه اسم الني إلا بعد معرفتهم بأربعة من أنبياء العرب المذكورين في التوراة، وهم ملكي صادق وأيوب وبلعام وشعيب الذي يسمونه يثرون معلم موسى الكليم ، ويوجح بعضهم أنه الحضر عليه السلام للشابة بين لفظ يثرون وخشون وخضر في مخارج الحروف ، ولما ورد من أخبار الكليم مع الخضر عليهما السلام في تفسير القرآن الكريم. ومن علماء الأديان الغربيين الذين ذهبوا إلى اقتباس العبريين كلمة النبوة من العرب الاستاذ هو لشر Holscher والاستاذ شميدت Shmidt اللذان يرجحان أن الكلمة دخلت في اللغة العبرية بعد وفود القوم على فلسطين، إلا أن الأمر غنى عن الخبط فيه بالظنون مع المستشرقين ، من يفقه منهم اللغة العربية ومن لا يفقه منها غير الأشباح والخيالات. فإن وفرة الكلات التي لا تلتبس بمعنى النبوة في اللغة العربية كالعرافة والكهانة والعيافة والزجر والرؤية، تغنيها عن اتخاذ كلمة واحدة للرائل '

والنبى . و تاريخ النبوات العربية التى وردت فى التوراة سابق لاتخداذ العبريين كلة النبى بدلا من كلة الرائى والناظر . و تلذة موسى لنبى مدين مذكورة فى التوراة قبل سائر النبوات الإسرائيلية ، وإن موسى الكليم ولا ريب لهو رائد النبوة الحكرى بين بنى إسرائيل .

• والمطلع على الكتب المأثورة بين بني إسرائيل يتبين منها أنهم آمنوا بهذه النبوات جميعاً ، وأنهم بعد ارتقائهم إلى الإيمان بالنبوة الإلهية ما زلوا يخلطون بين مطالب السحر والتنجيم ومطالب الهداية وبجعلون الاطلاع على المغيبات امتحانا لصدق الني في دعواه أصدق و ألزم من كل امتحان ، ولم برتفع كبار أنبياتهم ورسلهم عن مطلب الاتجار بالكشف عن المغيبات والاشتغال بالتنجيم. فني أخبار صموائيل أنهم كانوا يقصدونه ليدلهم على مكان الماشية الضائعة وينقدونه أجره على ردها . . (خذ معك و احدا من الغلمان وقم اذهب فتش عن الآتن . . . فقال شاول للغلام: فماذا نقدم للرجل؟ لأن الخبر قد نفد من أوعيتنا وليس من هدية نقدمها لرجل الله . ماذا معنا ؟ فعاد الغلام يقول: هو ذا يوجد بيدى ربع شاقل فضة ) ويؤخذ من النبوءات التي نسبوها إلى النبي يعقوب جد بني إسرائيل أنهم

كانوا يعولون عليه فى صناعة التنجيم. فإن النبوءات المقرونة أسماء أيناء يعقوب تشير إلى أبراج السماء وما ينسب إليها من طوالع ومن أمثلتها عن شمعون ولاوى أنها أخوان سيوفهما آلات ظلم في مجلسهما لا تدخل نفسي، لأنهما في غضهما قتلا إنسانا وفي رضائهما عرقبا ثورا.. وهذه إشارة إلى برج التوأمين . وهو برج إله الحرب زجال عند البابليين . ويصورون منجل ، وتشير عرقبة الثور إلى برج الثور الذي يتعقبه التو أمان . ومن الأمثلة في هذه النبوءات المنسونة إلى يعقوب مثل يهوذا (جرو أسد جثا وربض كأسد ولبؤة ، لا يزول غضب من يهوذا ومشترع من بين رجليه حتى يأتى شيلون وله يكون خضوع شعوب ... وهذه إشارة إلى برج الأسد، وهو عند البابلين برجان يبدو أمام أحدهما برج يشير إلى علامة الملك الذي تخضع له الملوك(١) إلى آخر ما شرحه الأستاذ أريك بروز Burrows في كتابه عن تنجمهات يعقوب - Oracles of Jacob

\* \* \*

<sup>(</sup>١) من كتاب حقائق الاسلام وأباطيل خصومه لمؤلف هذه الرسالة .

وقد عبرت هذه الاطوار فى فهم النبوة شوطاً طويلا فى حياة القبائل العبرية ، وتتلذوا فى كل مرحلة منها لاستاذ من هداة العرب نساكاً ورسلا مبعوثين بالرسالة أو أنبياء غير مبعوثين بها ، كما جاء فى كتب التوراة وكما جاء فى القرآن الكريم بما لم تذكره كتب الإسرائيلين ، وكله من شواهد التاريخ المعلوم عن سبق العرب إلى فهم النبوة وارتقائهم فى الاستعداد لدرجاتها المنزهة عن شوائب الوثنية ، فضلا عما يفوتنا العلم به حتى اليوم من شواهد التاريخ المجهول .



### ابراهیم وموسی ودا ود پنعلمونن



نعلم أسماء بعض الانبياء وأسماء الامم التي بعثوافيها، ولكننا لانعلمهم جميعاً ولاتحصيهم لناكتبالاديان

الثلاثة: التوراة والإنجيل والقرآن. وفى ذلك يقول تعالى من سورة المؤمن: « و لقد أرسلنا رسلا من قبلك منهم من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك . . . .

ونعلم من سير الانبياء فى التاريخ وفى الكتب الدينية أتهم يتعلمون من عباد الله الصالحين ، وفيهم من تنبأ وأرسلومن لم يكن من الانبياء أو المرسلين .

وفي سورة الكهف عن موسى عليه السلام وفتاه و فوجدا عبدا من عبادنا آتيناه رحمه من عندنا وعلمناه من لدنا علما . قال له موسى هل أتبعك على أن تعلمنى بما علمت رشدا . قال إنك لن تستطيع معى صبرا وكيف تصبر على مالم تحط به خبرا ، وبين أكبر الا نبياء المعلومين عندنا ثلاثة من الذين بعثوا في العبريين وهم ابراهيم وموسى وداود عليهم السلام ، نعلم من

أخبارهم فى أسفار التوراة كما نعلم من أقوالهم فيها أنهم تتلمذوا لآناس من الأمة العربية ، وأن أساتذتهم سبقوهم \_ بداهة \_ للأناس ثقافة الدين وإلى المعرفة الإلهية التي يطلب الآنبياء ويبحثون عنها .

وعلى أحد القولين يسمى إبراهيم عبرياً لأنه من نسل عابر بن سام .

وعلى القول الآخر يسمى عبرياً لأنه هو وقومه عبروا النهر إلى أرض كنعان.

وعلى كلا القولين يتتمى إبراهيم إلى قبيلة سامية من الجزيرة العربية ، ويتنقل بين أرض آرام فى المشرق وأرض كنعان فى المغرب ــوكلتاهما موطن المتكلمين بالعربية على أقرب لهجاتها وأطوارها إلى اللغة العربية الحديثة ، فالعرب العاربة كما تقدم تتتمى كلها إلى الارمان ، وأبناء كنعان ينسبون إلى أرضهم الواطنة على أشهر الاقوال . وهى من مادة «كنع » . تشبها فى لغتنا الحديثة مادة «قنع » ومادة «خنع » فى الدلالة على الخفض والاطمئنان .

وقد تحول إبراهيم من أرض النهرين إلى أرض كنعان فروى لنا سفر التسكوين من التوراة في إصحاحه الرابع عشراً نه تلتي البركة من ملكي صادق ... دوكان كاهنآ لله العلى ، وباركه وقال : مبارك ابرام من الله العلى مالك السهاوات والارض ، ومبارك الله العلى الذي أسلم أعدا مك في يدك .

وقد أعطاه ابراهيم العشر من كل شيء قرباناً إلى الله . ويقول الإنجيل في رسالة العبرانيين أن السيد المسيح صار

, على رتبة ملكي صادق رئيس كهنة إلى الأبد ، .

ويقول بعد ذلك في الاصحاح السابع عن ملكي صادق: « إنه لا بداءة أيام له ولا نهاية حياة، بل هو مشبه بابن الله . هذا يبقى كاهنا إلى الآبد. ثم انظروا ما أعظم هذا الذي أعطاء إبراهم رئيس الآباء...

فالتوراة والإنجيل معاً يصفان الكاهن الكنعاني بصفة الرئاسة الدينية وصفة الخلود الذي لا بحده الزمان ، ويرفعانه إلى المنزلة التي يتلق منها إبراهيم بركة الإله العلى : إله السهاوات والارض . ولا يكون ذلك لإنسان تعلم من إبراهيم ديناً لم يكن يعرفه ، وإنما يكون لاستاذ متقدم في العلم بدينه يتعلم منه إبراهيم ، وليس بين الانبياء الذين دان لهم العبريون بعد إبراهيم من هو أكبر مقاماً من موسى عليهما السلام ، ومن الناس من يقدم موسى على من عداه من أنبيائهم بفضل الشريعة والقيادة الظافرة إلى

أرض الميعاد ، وأنهم على مكانته هذه ليثبتون عنه فى سفر الحروج أنه تعلم من نبى «مدين ، العربى الذى يدعونه يثرون وجوآب ، ويدعوه العرب باسم شعيب ... ولا التباس فى أمر نسبته العربية بجميع الأسماء .

فنى الاصحاح الرابع من سفر الخروج أن موسى عليه السلام استأذنه فى العودة إلى مصر قبل رسالته: « فمضى موسى ورجع بثرون حميه وقال له: أنا اذهب وأرجع إلى إخوتى الذين فى مصر لأرى هل هم بعد أحياء . فقال يثرون لموسى : اذهب بسلام » . وفى الاصحاح الثانى عشر بعد رواية أخبار موسى من ذها به إلى عودته : « أن يثرون أخذ محرقة وذبائح لله ، وجاء هارون وجميع شيوخ إسرائيل ليأكلوا طعاماً مع حمى موسى أمام الله » . ومعنى هذا أن شعيبا كان يقرب القرابين إلى الله ويتبعه وسى وهارون وجميع شيوخ إسرائيل .

ثم يستطرد الكتاب قائلا: « وحدث فى الغد أن موسى جلس ليقضى للشعب فوقف الشعب عند موسى من الصباح إلى المساء . فلما رأى حمو موسى كل ما هو صانع للشعب . قال : ما هذا الأمر الذى أنت صانع للشعب ؟ ما بالك جالسا وحدك وجميع الشعب واقف عندك من الصباح إلى المساء ؟ فقال موسى لحميه :

إن الشعب يأتى إلى ليسأل الله إذا كان لهم دعوى يأتون إلى ، فأقضى بين الرجل وصاحبه وأعرفهم فرائض الله وشرائعه . فقال حمو موسى له : ليس جيدا هذا الأمرالذي أنت صانع . إنك تكل أنت وهذا الشعب الذي معك جميعاً . لأن الأمر أعظم منك ، لاتستطيع أن تصنعه معك . الآن اسمح لصوتى فأ نصحك ، فليكن الله ممك . كنأ نت للشعب أمام الله ، وقدم أنت الدعاوي إلى الله، وعلمهم الفرائض والشرائع ، وعرفهم الطريق الذي يسلكونه ، والعمل الذي يعملونه ، وأنت تنظر من جميع الشعب ذوي قدرة حائفين الله أمناء مبغضين الرشوة ، وتقيمهم عليهم رؤساء ألوف ورؤساء مثات ورؤساء خماسين ورؤساء عشرات ، فيقضون للشعب كل حين ، ويكون أن كل الدعاوى الكبيرة يجيئون بها إليك ، وكل الدعاوى الصغيرة يقضون هم فيها ، وخفف عن نفسك ، فهم يحملون معك إن فعلت هذا الأمر وأوصاك الله تستطيع القيام ، وكل هذا الشعب أيضا يأتى إلى مكانه بسلام ، فسمع موسى لصوت حميه وفعل كل ما قال ، واختار موسى ذوى قدرة من جميع إسرائيل وجعلهم رؤساء على الشعب ، رؤساء ألوف ورؤساء مئات ورؤساء خماسين ورؤساء عشرات ، فكانوا يقضون للشعب كل حين . . . ومعنى هذا أن شعيبا تقدم موسى إلى عقيدته الإلهية ، وعلمه تبليخ الشريعة و تنظيم القضاء فى قومه ، وأن العبريين كانوا متعلمين من النبى العربى ولم يكونوا معلمين .

#### 4 4 4

و يأتى داود ، عند العبريين ، بعد إبراهيم وموسى في مقام النبوة ، وهو رأس البيت المالك الموعود بالملك الآبدي في هذا العالم'، ورب الأسرة التي ينتظرون الخلاص على يدى ملك من ملوكها يعود إلى ضهيون آخر الزمان . وقد كانت الصلة بينه وبين البلاد العربية متجددة متبادلة كما يفهم من قصة ابنه سلمان وصاحبة عرش سبأ في جنوب بلاد العالم، و لكننا لا نملك من الوثائق مانستند إليه في تقدير آثار هذه الصلة من الناحية الدينية، وإنما نعلم من الوثائق التاريخية التي سجلها المؤرخون الأوربيون عن آثار اخناتون أن المشابهة قريبة جدا بين مزامير. وصلوات ذلك الملك الذي تقدم بالدعوة إلى التوحيد في مصر القديمة . . . « وقد عقد كل من هنرى برستيت وارثر وبجال Weigall مقارنة بين بعض الصلات وبعض المزامير فاتفقت المعانى بينهما اتفاقا لا ينسب إلى توارد الخواطر والمصادفات ، ومن أمثلتها قول اخناتون: • إذا ما هبطت فى أفق الغرب اظلمت الأرض كأنها مانت فتخرج الأسود من عرائنها والثعابين من جحورها . .

ويقابله المزمور الرابع بعد المائة وفيه: « إنك تجعل ظلمة فيصير ليل يدب فيه حيوان الوعر وتزمجر الأشبال لتخطف ولتلتمس من الله طعامها ، .

ويمضى المزمور قائلا: . . تشرق الشمس فتجتمع وفي مآويها تربض . والإنسان يخرج إلى عمله وإلى شغله في المساء . ما أعظم أعمالك يارب . كلها بحكمة صنعت . والأرض ملآنة من غناك وهذا البحر الكبير الواسع الأطراف . . . وهناك دبابات بلا عدد صغار مع كبار . هناك تجرى السفن ، ولويائان بلا عدد صغار مع كبار . هناك تجرى السفن ، ولويائان بالتساح \_ خلقته ليلعب فيه . . ، .

ومثله في صلوات اختاتون: (ما أكثر خلائقك التي بحملها أنت الإله الآحد الذي لا إله غيره. خلقت الآرض بمشيئتك وتفردت فعمرت الكون بالإنسان والحيوان الكبار والصغار... تسير السفن مع التيار وفي وجهه وكل طريق يتفتح للسالك لانك أشرقت في السهاء، ويرقص السمك في النهر أمامك وينفذ ضياؤك إلى أغوار البحار، وتضيء فتزول الظلمة... وقد

أيقظتهم فيغتسلون ويسعون وبرفعون أيديهم إليك ويمضى سكان العالم يمملون .

وأيا كان مصدر هذه المزامير المتشابهة فالواقع المقرر أن اختاتون سبق داود بأكثر من ثلاثة قرون ، وأن العبريين لم ينشئوا هذا المذهب في الصلوات الدينية قبل شمعوب العالم في جوارهم ، ولا في غير ذلك الجوار .

#### \* \* \*

على أن الجوار الملاصق لمساكن العبريين حيث تنقلوا بين أرض آرام وأرض كنعان لا يشير إلى غير علاقة واحدة بينهم وبين جيرانهم ، وهي علاقة التابعين بالسابقين عليهم في الثقافة الدينية على التخصيص وفي الثقافات الفكرية على الإجمال.

فمن قبل أيام موسى كان النبي العربى وأيوب، في أرض تياء يدين بالتوحيد وينكر عبادة الكواكب والأوثان ويدعو إلى المساواة بين الحر والعبد قائلا متسائلا: أليس صانعي في البطن صانعه وقد صورنا واحد في الرحم ؟

والشراح ومؤرخو العهد القديم متفقون على سبقه إلى نزاهة التوحيد و تفضيل كتابه فى هذا المعنى على كتب الآنبياء أصحاب الاسفار فى العهدالقديم. ومن هؤلاء الشراح إسرائيليون كالمستشرق

مرجليوت الذي يقول في كتابه عن العلاقات بين العرب والإسرائيليين وإن أسلوب المشكلمين عن التوحيد في هذا السفر أنزم من أسلوب الانبياء الإسرائيليين الذين كانوا يضطربون في بيئة وثنية ، خلافا للشكلمين في سفر أيوب فإن البديل من الوحدانية عندهم هو الإلحاد والجحود،

ويحقق بعض المؤرخين زمان أيوب عليه السلام بمراصد الفلك تما ذكره في أسماء النجوم والمنازل كالنعش والجبار والثريا ومخادع الجنوب وعين الثور وقلب العترب ، فيرجحون على رأى أشهرهم هالس Hales أنه وجد قبل الميلاد بثلثاتة وألني سنة . وقد أدخله جامعو التوارة في العهد القديم لأنهم حسبوه تارة من كلام موسى و تارة من كلام سلمان ، وكان جامعو النسخة السريانية من التوارة يضعون كتابه بعد كتب موسى وقبل كتاب يشوع ، ولكنه أقدم من ذلك ولو لم نأخذ بتقدير الفلكيين ... لأنه لم يذكر شيئا عن قصة الحروج من مصر وهى أهم القصص في تاريخ العبريين ، فلا يسكت عنها من سمع بها في برية بلاد أن يسمع بها من أقام هناك بعد خروج العبريين من مصر إن كان زمان أيوب بعد زمان موسى عليهما السلام .

وفى أيام موسى عليه السلام كان العبريون يحتكمون إلى نبي من العرب بقيم على نهر الفرات يسمونه بلعام ، ويظن بعضهم أنه مرادف لاسم لقان . ويقول سفر العدد إنه حكم للعبريين على الموآبيين وأيد نبوءات يعقوب .

وما لم يذكره العبريون في كتبهم عن النبوءات في بلاد العرب أكثر بما ذكروه ، فإنما عناهم في سجلاتهم أن يذكروا التركية والتأييد، ولايذهبوا مذهب الاستقصاء في تسجيل جميع النبوءات التي سمعوا بها . وقد يكون هنالك ما لم يسمعوا به ولم يكن مما يرتضونه لو أنهم سمعوه .

فليس سكوتهم عن هود وصالح وذى الكفل الذين ذكرهم القرآن الكريم بحجة على خلو البلاد العربية من الأنبياء غير من ذكروه، وما كانت قبائل عاد و ثمود لتخلو من رسل الدين. وقد قام هؤلاء الرسل بالدعوة في مدين و تياء قبل الدعوة الموسوية، وإنما أعرض العبريون عن ذكرهم لأنهم جعلوا مصيرهم بعد قيام بملكتهم مرتهنا بمصير بيت المقدس وسكتوا قصدا عن و الجنوب، بعد أن كانت قبلتهم كلها إليه.

فهم قد درجوا من أرض الجنوب في ألجزيرة العربية ،

وظلوا بعد ذلك زهاء ألف سنة يلتفتون إلى مواطنهم الأولى ويترقبون الحكمة منها .

فإبراهيم توجه إلى جيرار، وموسى توجه إلى مدين، وكان أرميا يهتف فى مراثيه سائلا: ألا حكمة بعد فى تيان؟ هل بادت المشورة من الفهماء؟... وتيان تقابل فى لغتنا الحديثة كلة يمن بجميع معانها.

بل بقيت عادة التوجه إلى الجنوب عند رسل القوم إلى ما يعد قيام المسيحية . فكان بو لس الرسول يقول فى كتاب غلاطية إنه ذهب إلى بلاد العرب قبل مسيره إلى دمشق .

أما تركيز القداسة فى أورشليم فهو شىء جديد طارى، بعد أيام موسى بزمن طويل، فبقيت أورشليم فى أيدى اليبوسيين بعد موسى بقرون عدة، ولم يطردهم منها أبناء بنيامين بعد نزولهم بجوارها، وبعد أيام داود جاء ملك من ذرية إبراهيم ــيسمى بهواش ــ فهدم سورها وأخذ ودائع الذهب والفضة من خزائنها. وقال سفر الملوك عنه: إنه مات فاضطجع مع آبائه، أى مات مرضيا عنه فى اصطلاحهم المألوف.

إنما تحول القوم باتجاههم من الجنوب إلى بيت المقدس بعد

أرتباط الهيكل بمصير بيت داود ، وتعليق أملهم فى الخلاص بعودة الملك إلى ذلك البيت فى آخر الزمان.

وأما قبل ذلك فقد كانوا يستقبلون الجنوب ويلوذون به ويتعلمون منه ، ولم يأخذ منهم الجنوب شيئا من ثقافته الدينية في أيام دولتهم ولا بعد أيامها . ولن تكون الدعوة المحمدية التي ارتفعت من بلاد العرب فرعا من هذا الأصل الذي لم يتأصل قط في الوحدانية . فإن الدعوة إلى عبادة رب العالمين دين لا يلتق بدين العصبية المنعزلة في طريق واحد ، وإن نبوة الداعي الذي بدين العصبية المنعزلة في طريق واحد ، وإن نبوة الداعي الذي لا يعرف من النبوة غير الهداية لطراز من النبوة لا يختلط بالتنجيم .



# اللغة والكتابة

العبريون من جنوب الجزيرة ـ على القول الراجح ـ العبريون س. ب. العبريون سالمرين، ثم هاجروا من جنوبه إلى شماله،

وانحدروا ــ من ثم ــ إلى أرض كنعان ، وكانت لهم لهجة من لهجات اللغة السامية الكبرى قريبة من سائر هذه اللهجات التي كان يجرى الخطاب بها بين قبائل آرام وكنعان ، ويسهل التفاهم بها في جملتها مع اختلاف يسير كاختلاف المتكلمين في القطر الواحد بين إقليم وإقليم .

ومن الواضح أنهم كانوا يبتعدون عن مصدرهم الأول في اللغة كلما ابتعدوا عن موطنهم القديم في الجنوب ، فأصبحوا بعد هجرتهم الطويلة يتداولون من الأسماء والأعلام مالايفهمون معناه ولا وجوه تصريفه ، وهو في لغة ﴿ سَبًّا ، مِن جَنُوبِ الجَزُّرَةُ مفهوم المعنى والمصدر الذي تصرف منه بلفظه واشتقاقه ، ويقول مرجليوت في كتابه المتقدم ذكره عن العلاقة بين العرب وبني إسرائيل: ﴿ وَمِنَ الْحُقَقِ أَنْ هَذَهُ الْبُكَايَاتُ لَمْ تَأْتُ مِنْ فَلْسَطِّينَ

إلى سبأ ، ولعلها قد جاءت من سبباً إلى فلسطين ، ولم تزل لهجة العبريين تنعزل عمن حولها كلما أمعنوا في اعتزال الأمم بعبادتهم واعتقادهم التفرد بينها بنعمة الله ورجائه ، بل باعتقادهم أن ديهوا ، إنما يحقق لهم ذلك الرجاء بتدمير جيرانهم وتمكينهم من رقابهم ، فلاسبيل إلى المشاركة باللغة مع هذا الحاجز القائم بين الفريقين ، وأصعب ما يكون التفاهم باللغة حين تستخدم هذه اللغة في العبادة والشما ترالمقدسة حين تكون المعبادة والشعائر حكراً لمن يدينون بها ولا يقبلون من غيرهم أن يشاركهم فها .

وقد تحجرت اللغة العبرية فى هذه العزلة واستطاعت مع هذا التحجر أن تعيش فى عصر المملكة وفى إبان الشوكة والسيادة برعاية الملوك والكهان، ولكنها كانت تعيش فى الهيكل و توابعه من والكنيسات، التى يشرف عليها الاحبار المتعلمون المزودون بالثقافة الدينية، وكان أصحابها يشكلمون مع غيرهم خارج المعابد فيضطرون إلى مخاطبتهم تارة باللهجات السامية الاخرى و تارة باليونانية العامية ، وقد يتعلمها بعضهم ويتعلم الكتابة بها على خلاف هوى المتعصبين من الهيكليين والغلاة .

وكانت هذه العبرية حين تحجرت ووقفت عن التطور لهجة

ساذجة قليلة العدة ناقصة التصريف. ويقول فولتير فى المعجم الفلسفى تحت كلمة آدم: و إنه من المحقق أن اليهود كتبوا قليلا جداً وقرأوا قليلاجداً وكانوا على جهل شديد بعلوم الفلسفة والهندسة والجغرافية والطبيعيات فلم يعرفوا شـــيئاً من تواريخ الامم ولم يأخذوا فى التعلم إلا بعد اتصالهم بالإسكمدرية حيث شرعوا فى اقتباس المعرفة ، وكانت لغتهم البربرية مزيجاً من الفينيقية القديمة والكلدانية المشوهة ، وبلغ من فقوها أنها لا تحتوى كثيراً من الأزمنة فى أفعالها ،

ومن المسلمات المفهومة بين العارفين بالعبرية والعارفين بتاريخها أنها أخذت من اللهجات السامية ولم تعطها شيئاً جديداً من قنون التطور في قواعدها أو آدابها . فوقفت حيث بدأت وتركتها اللهجات السامية واقفة في مكانها وهي تتطور وتترقي إلى الشأو الذي بلغته في الأزمنة الحديثة ، ولم يكد عصر المملكة اليهودية أن ينقضي حتى كانت اللغة العبرية منقضية بين أهلها في الخطاب وفي الكتابة ماخلا الصلوات والعبادات ، ثم انهزمت بين جدران المعابد وعلى ألسنة الأنبياء والكهان ، وخلفتها اللغة الآرامية في معاملات الدين ومعاملات المعيشة اليومية ، ثم مضى العصر بعد العصر إلى زماننا هذا فأصبح قراء التوراة ثم مضى العصر بعد العصر إلى زماننا هذا فأصبح قراء التوراة

بالعبرية أقل عدداً من قرائها بأصغر اللغات .

ولا يعزى هذا إلى مجرد سقوط الدولة اليهودية ولا إلى نقص في عدد العبريين الذين يدينون بكتبهم المقدسة. فإن الدولة الآرامية في وادى النهرين سقطت وسقطت بعدها دول الآراميين المتفرقين بين أنحاء البادية ولم تزل لغتهم الآرامية تنتشر وتتغلب على نظائرها من اللهجات السامية واللهجات الآجنبية التي تسربت إلى مواطنها من سائر الأقطار. وإنما يعزى سقوط العبرية إلى عجزها عن دالإنتاج، الذي ينفع الناس، فلم يكن عندها ما تعطيه ولم تكن وعاء صالحاً يستودعه خدام الفكر والمعرفة ما يعطون.

\* \*

أما الكتابة فهى من أبرز المسائل التي تمتحن بها قدرة العبريين في تاريخهم القديم على الإنتاج والتصرف في شئون الفكر والثقافة ، وهي كذلك من أبرز المسائل التي تمتحن بها بواعهم الفكرية التي تدعو الآمة المنتجة إلى اختراع الوسيلة للإفضاء بما عندها لسائر الآمم من رسالات الإنسانية وأماناتها .

أقام العبريون فى مصر عدة قرون و أقاموا فى سيناء عدة سنين . وفى مصر ـ كا هو معلوم ـ كانت نشأة الكتابة بالصور ، وفيها تطورت من الكتابة التصويرية إلى الكتابة المقطعية ،

ثم تطورت من الكتابة بالمقاطع إلى الكتابة بالحروف التي يستقلكل حرف منها بصوت يدل عليه في كلكلة مكتوبة.

ولقد كان ينبغى أن يسبق العبريون غيرهم من القبائل السامية إلى اقتباس الكتابة على أنواعها ، سواء أكانت بالصور أم بالمقاطع والحروف ، بل كان ينبغى أن تكون ألواح الشريعة التى تلقوها فى سيناء باعثاً لهم على استكشاف الألواح المكتوبة فى مناجها بما عليها من الخطوط والحروف ،

ولكن الواقع الذي يسجله تاريخ الكتابة أنهم لم يبتدئوا قط عيلا من أعمال اقتباس الكتابة ولامن أعمال ترقيتها ونشرها ولا من أعمال التوفيق بينها وبين مخارج النطق في كلماتهم الملفوظة وإنما كانوا في كل مرحلة من هذه المراحل مستنفدين بأخذون على سبقهم ويتحجرون عليه ، حتى تقسرهم على تغييره ضرورات المعاملة فيسرى التغيير قهراً — مع الزمن — إلى كتابة الشعائر والعيادات .

فالمكلمات العبرية التي وجدت في رسائل أمراء فلسطين إلى فرعون مصر منذ القرن الخامس عشر قبل الميلادكانت تكتب بالحرف المسارى كما حقق ذلك الاستاذ جمن Gimmun من أساتذة دار الفنون بليبزج (١).

<sup>(</sup>١) كتاب المكنز في قواعد اللغة العبرية للدكتور محمد بدر .

ثم وجدت حروف عبرية تشبه الحروف التي وجدت على ضريح ميشاع ملك موآب .

وظل العبريون يكتبون بهذا الحرف إلى أيام سي بابل ، فنقلوا الحروف المربعة عن الحروف البابلية ، وزادوا عليها حروف الحلق التي كانت شائعة على ألسنة الساميين بين بابل وكنعان ، وكاما من مصدر عربي كالا يخنى ، لاختصاص النطق العربي بأكثر هذه الحروف .

وقد حفظ لنا المزمور التاسع عشر بعدالمائة أسماء الحروف التى احتوتها الابجدية العبرية على عهد المملكة ، لانه جرى على طريقة التطريز في ابتداء كل مقطوعة بحرف من الحروف الابجدية وهى في هذا المزمور على ترتيب (أبجد هوز حطى كلن سعفص قرشت)... إئنان وعشرون حرفاً منها خمسة يتغير نطقها بإغفالها من الإعجام أو بنقلها من اليمين إلى اليسار وهى الجيم والواو والمكاف والشين .

ومن آثار الاقتباس من النطق العربى أن حرف الغين لم يكن موجودا بين حروف المزمور ، فلما وجد بعد اختلاطهم بمن ينطقون العربية أضافوه وسموه غيمل أى على وزن جيمل . ويلاحظ أن (جيمل) بمعنى جمل عندهم . . أما غيمل فلا معنى لها غير المحاكاة اللفظية ، وإنما قاسوها إلى أقرب المخارج فكتبوها كما تكتب الجيم وحذفوا نقطة الإعجام للتمييز بينهما .

ولم يكن في أطقهم تمييز واضح بين الحاء والكاف، فلماكثر التمييز بينهما على أسماعهم أيام تعلموا الكتابة جعلوا للخاء حرفاً سموه الحاف على وزن الكاف، وكتبوه كما تكتب الكاف بعد حذف نقطة الإعجام.

ولما اتصلوا بأعاجم الشمال الذين ينطقون الواو و فاء ، كما يقول بعض الطورانيين و فلا الضالين، بدلا من وولا الضالين، لله من ولا الضالين، لله منه بعد حذف نقطة الاعجام .

كذلك أخذوا السين الأرامية المسهاة بالأرامية سمسخ حين كتبوا بهذه اللغة ، لورودها فى كلسات كثيرة من أسفار التوراة ، وهذا مع احتفاظهم بالسين ، ) لاختلاف النطق قليلا بين اللهجتين فى أحرف الذلق وأحرف الصفير .

وليس في العبرية ثاء ولا ذال ولا ضاد ولا ظاء ولكنهم يقربون حروفهم منها بالتفخيم أو يكتفون بما يشابهها من حروفهم فيحدث الالتباس أحياناً في نقلها إلى العربية . ويشتبه الأمر في البحث عن مصدر الكلمة من جراء هذا الإلتباس ،

كا يحدث فى كلمة الناصرة هل هى من النصر أو من الندر أو من النظر .. ؟ وكلما عميزة المعانى والمخارج فى العربية ملتبسة كما نرى فى العبرية ، ويزيد الالتباس أن البلدة كانت قريبة من موقع نصر وكانت مسكناً الكثيرين من المنذورين للعبادة ، وكانت مرقباً يسهل النظر منه إلى ما حواليه .

وقد نقحت الكتابة العبرية مرة أخرى حوالى عصر الميلاد على هدى الكتابة الآرامية ، فلم تنجع الحيل في إحياء هذه اللغة التي قضى عليها بالموت لعزلتها وفراغها من مادة البقاء التي تكفل الحياة للغات عما تؤديه للمالم من رسالة إنسانية أو عقيدة عامة ، ثم هدم الرومان هيكل بيت المقدس فتفرق الكهان في الأرض واتخذوا اليونانية لغة لهم في مصر وأوربة واعتمدوا على ترجمة التوراة إليها أو إلى الآرامية للذين تخلفوا عن الهجرة في بلاده ، وقد شاعت يومئذ تسمية الآرامية بالسريانية للتفرقة بين المتكلمين بها من المسيحيين ، والمتكلمين بها من أبنائها الذين لم يدخلوا في المسيحية ، ثم الدبحت السريانية المتطورة بعد ذلك في العربية في المسيحية على أثر ظهور الإسلام .

\* \* \*

ولماكان القرن العاشر للميلاد أيقن أحبار إسرائيل ورؤساهم

بضياع العبرية وقلة صلاحها للبقاء بالتعليم والتلقين في نطاق المعابد المحدودة ، فإنها لم تكن صالحة على حالتها في ذلك العهد للتعليم لحلوها من القواعد والاصول التي تحفظ اللغة من جيل إلى جيل ... فرجع الاحبار إلى النحو العربي يقيسون عليه ويستعيرون منه : وكتبوا د اجروميتهم ، الاولى باللغة العربية مقرونة في بعض الاحيان بالترجمة العبرية وكان أول من اجتهد منهم في تحرير كلماتها وجمعها سعيد بن يوسف الفيوى \_ أو سعديا \_ صاحب معجم الاجارون وكتاب الفصاحة ( ١٩٩٢ م ) . وتلاه الرباني ابن تميم البابلي ، والرباني يهودا بن قريش والرباني مناحم ابن سروت الاندلسي ، والرباني سكوم بن جبيرول وغيرهم وغيرهم من تلاميذ العرب في المغرب ومصر والعراق .

\* \* \*

و تتلمذ القوم على العرب في علم الكلام الإسرائيلي أو فلسفة اللاهوت ، فكان كل من فيلسوفهم ابن جبيرول ( ١٠٢١ – ١٠٥٨) الملقب بافلاطون اليهود وابن عزرا الغرناطي ( ١٠٧٠ – ١٠٣٨) صاحب الغزل الصوفي ، وابن ميمون ارسطو اليهود ( ١١٣٨ – ١٠٠٤) تلاميذ للمدرسة الرشدية بالأندلس . وكان ابن ميمون يرى كما قال: إن وصايا الناصرى ورجل إسماعيل وكان ابن ميمون يرى كما قال: إن وصايا الناصرى ورجل إسماعيل

يعنى محدا عليه السلام تهدى الإنسان إلى الكال . ولهذا ثار عليه المتعصبون منقومه وسمواكتابه دلالة الحائرين بضلالة الحائرين. وأول هؤلاء – ابن جبيرول – وضع منظومة فى النحو العبرى على مثال النحو العربي فيا عدا قواعد الإعراب ، لأن الكامات العبرية إما ساكنة أو مبنية ، لا تجرى فى تحريك أو اخرها على قواعد الآرامية ولا على قواعد العربية الحديثة .

وأهم كتبه في اللاهوت ، ينبوع الحياة ، منظور فيه إلى التصوف الإسلامي في كثير من التفصيلات .

\* \* \*

ولم ينبخ بين اليهود من الفلاسفة العالميين من هو أشهر من باروخ سنبوزا (١٦٣٧–١٦٧٧) الذي نشأت أسرته في البلاد الألمانية ، وتوفر في صباه على دراسة كل من ابن ميمون وابن عزرا ، ثم خلفه المشتغلون بالفلسفة من اليهود بعد ظهور الفلاسفة الحكار من الألمان ، فكان القوم كعادتهم مستفيدين في هذا الفرع الواسع من فروع الثقافة الإنسانية كشأنهم في كل ثقافة تلقوها .بين الاقدمين و المحدثين .

وكانوا حيثًا اشتركوا مع العرب فى ناحية من نواحى المعرفة والعقيدة تابعــــين مسبوقين ولم يـكونوا قط سابقين لهم أو مرشدين .

## الشعر

كان في نشأة الشعر العربي من الحداء بعض الشك، إذا الله عنالك أقل شك في الصلة الوثيقة بين الحداء

والشعر في تطور تركيبه و توفيق أوزانه و تقسيم أعاريضه . لأن آوزان الشعر التي نظم فيها شعراء الجاهلية تنتظم فيها الأعاريض جميعًا مع حركة من حركات الإبل في السرعة والآناة . فلا خفاء مهذه الحركة السريعة في هذا البيت :

آنا ألني لا كذب انا ابن عبد المطلب ولا خفاء بالحركة المتمهلة في هذا البيت :

ما للجال مشيها وثيدا أجند لا يحملن أم حديدا ولا خفاء بحركة الإبل على اختلافها وما يناسها من أوزان الحداء في كل بيت ينتظم من أمثال هذه التفاعيل.

والحداء نفسه مناسبة شعرية تستوحي الغناء في ليالي البادية القمراء ، بين الحنين إلى الموطن الذي بارحه الركب، والأمل في المنتجع الذي يتنقل إليه ، وليس لترديد الغناء \_ بمعانيه الشعرية مجال أقرب إلى الحياة البدوية وألصق بها من مجال الحداء.

قلا نزاع فى الصلة الوثيقة بين الحداء ووزن الشعر العربى، فإن لم يكن كل ما نظمه العرب حداء يتغنى به الحداة فعلا فهو وزن لا يخالفه ولا ينفصل عن نغاته وأعاريضه.

والمرجح إلى جانب هذا أن حداء الإبلكان له عمله المحسوس فى الترام القافية ، سواء بدأت القافية فى سجع الكهان كا يرى الكثيرون ، أو كان ابتداؤها فى غناء الحداة .

فالمشاهد من أشعار الآمم في لغات متعددة أن القافية تلتزم في الشعر المنفرد، أي الشعر الذي يتغنى به ناظمه وراويه، ويصغى إليه المستمعون دون أن يشتركوا في الغناء، ويلاحظ هذا في أغانى المنشدين الحماسيين أو المتغزلين التي يسمونها Ballads (بللاد) في بعض اللغات الأوروبية، كما يلاحظ في الموشحة المربية Sonnot التي يتغنى بها العاشق لمعشوقته في البلاد اللاتينية حيث كان منشؤها الأول، وقيل إنهم استعاروها من الموشحة العربية وتهمل القافية غالبا في أناشيد الجاعات سواء كانت مسرحية أو دينية كما يرى في أناشيد اليونان والعبريين، وسر ذلك ظاهر في دينية كما يرى في أناشيد اليونان والعبريين، وسر ذلك ظاهر في أن السمع المصغى إلى ترتيل غيره يحتاج إلى تنبيه السمع فإن السامع المصغى إلى ترتيل غيره يحتاج إلى تنبيه السمع في مواضعها من القافية المتتابعة في مواضعها .

أما المنشد المشترك في الغناء فهو يعلم مواضع الإيقاع ومواضع الابتداء والانتهاء ، فيغنيه الاشتراك في الإيقاع عن انتظار مواضع الوقوف ، وعن تنبيه غيره له بالقافية إلى تلك المواضع ، وقد نتبين هذا الفارق فيما ننشده بأنفسنا ولو كان من الكلام المنثور ، فإننا نتبع الوزن في هذه الحالة ولا يعنينا أن نترقب القافية ، بل لا يعنينا أن نترقب شيئا غير الاسترسال في النغم إلى نهاية الكلام كيفاكان منتهاه مقني أو بغير قافية ، شأنه في ذلك شأن اللحن الموسيق الذي خلا من الكلات ، فلا يلتفت فيه إلى غير امتداد النغمة حسب أوزان الإيقاع .

وكثيرا ما خطر لنقاد الغرب أن هذه القوافي والبحور في وزن الشعر خاصة من خواص الأمزجة السامية خالف الساميون بها الأوربيين لمخالفتهم إياهم في تكوين الفطرة وخصائص العناصر البشرية .

لكنهم فهموا بعد تواتر البحث فى أشعار اللغات السامية أن القافية غير ملتزمة فى جميع تلك اللغات ، وأن كثيرا من الشعر المنظوم فيها خال من البحور والأعاريض ذات التفعيلات المشكررة، كما نه فواصل النثر التى تنقسم إلى جمل متقاربة ولا تنقسم المشكررة، كما نه فواصل النثر التى تنقسم إلى جمل متقاربة ولا تنقسم

إلى شطور متساوية فى حركات الاسباب والاوتاد على اصطلاح العروضيين .

فلابد إذن من البحث عن سبب غير الأمزجة العنصرية ، ولا بد أن يكون اختلاف الإنشاد هو سبب هذا الاختلاف بين العرب وسائر الشعوب السامية . فإن شعوب وادى النهرين ألفت أناشيد الكهان في الهياكل فترخصت في القافية كما ترخصت فيها الشعوب الآرية التي يتغنى فيها الناس مجتمعين ، وقد ألف العبريون العبادة مما منذ كانوا قبيلة واحدة تنتقل بحذافيرها ، وتبتهل بحذافيرها إلى معبودها في حظيرة واحدة ، ولم تألف قبائل البادية العربية نوعا من أنواع الآناشيد المجتمعة ، فغلبت على شعرها أوزان القصيد المفرد وقوافيه .

ويرى بعض علماء اللغات السامية أن الكلمة التي تفيد معنى الشعر فيها واحدة مأخوذة من أصلها العربي مع قليل من التحريف طرأ عليها بعد انتشار الساميين في وادى النهرين وبادية الشام وأرض كنعان . ويقول العالم القس الآب مرمر بجى في كتابه المعجميات : « إن لفظة الشعر كانت تدل قديما على الغناء وإن لم ترد بهذا المفهوم في المعاجم التي بين أيدينا . ويمكن الاستدلال على ذلك بوسيلة المقارنة الآلسنية السامية . إذ أننا نجده في أقدم على ذلك بوسيلة المقارنة الآلسنية السامية . إذ أننا نجده في أقدم

اللفات السامية من حيث الآثار المكتوبة ، أي اللغة الأكدية كلمة (شيرو) الدالة على هتاف الكهان في الهياكل ، ومن الأكدية انتقلت اللفظة إلى العبرية بصورة (شير، وشيره) ومعناها النشيد ، ومنها صيغ الفعل المرتجل (شير ) بمعنى أنشد وغنى ، ثم إلى الآرامية بصورة (شور) بمعنى أنشد ، رنم ، غنى . ومن ذلك جاء اسم سفر من أسفار العهد القديم وهو (شير هشيريم) أي نشيد الأناشيد ، وقد ورد الفعل العبرى (شير) في أقدم أثر للغة العبرية وهو نشيد النبية دبورت، يليه مرادفه (زامر) وكلاهما بصيغة الحاضر (اشيره) أى أنشد وأزم. والجدير بالملاحظة كما أشار إلى ذلك لانجدون Langdon أن العبارة الآكدية (زامار شيرى) تطابق كل المطابقة العبارة العبرية (مزمورشير) ومفرداهما في العبرية (مزمور، نشيد، أو شعر).. هذا ومعلوم أن أغلب الآحرف الحلقية ، ومنها العين ، قد سقطت في الأكدية ، أو أنها كانت تلفظ دون أن تمثلها علامة في الكتابة ، لأن الرسم المسارى المستعار للأكندية السامية من الشمرية غير السامية \_ كان خاليا من العلامات للحلقيات ، لخلو الشمرية منها ، ولهذا جازلنا افتراض أن كلمة (شيرو) كان أصلها أولفظها (شعرو) إلا أنها ولجت العبرية والأرامية وهي خلو من العين كما كانت

مصورة فى الرسم المسارى. أما العربية فقد ظهرت أو بقيت فيها العين الأصلية ... على أن العربية والعبرية قد احتفظتا بالكسرة المحركة بها الشين فى الأكدية (شيرو) فجاء فى العبرية (شير) وفى العربية (شعر) والكلمة (شيرو) مشتقة حسب معناها فى الأكدية والعبرية أى معنى الهتاف ثم الغناء...

\* \* \*

ولا غرابة فى أن تكون كلمة (الشعر) فى لغة الجزيرة سابقة لمرادفاتها فى وادى النهرين وأرض كنعان ، لأن الجزيرة كانت مصدر الهجرات المتوالية إلى تلك المواطن كما تواتر فى أشهر الأقوال .

على أن المعلوم لنا الآن من أطوار الشعر فى اللغات السامية أنه تحول فى الآرامية والعبرية من الفقرات المسجوعة على نحو أسجاع السكهان إلى السطور المتوازية على نسق قابل المسترنم والإنشاد ، ثم توقف به التطور عند هذه المحاولة لارتباطه بالشعائر الدينية . وهذا بينا تطور النظم فى بلاد الجزيرة العربية حتى أصبح (فنا) بميزا بأوزانه وأقسامه التى تعرف بأسائها دون أن تنسب إلى ناظم معلوم ، على حين أن القصائد العبرية لا تعرف باسم فى يدل عليها ، وإنما تعرف بأنها قصيدة كالتى نظمها

هذا الشاعر أو ذاك من شعرائهم المشهورين ، وتميز بعلامات خاصة ولا تميز على قاعدة عامة تغنى عن الإشارة إلى ناظميها .

و بعض اللهجات السامية توقفت عند السطور المتوازية ، ولم تتطور بها إلى تقسيم الأوزان والتفاعيل الواضحة . فكان كثير من شعرها يخلو من التفاعيل والقوافي اعتمادا على مضاهاة السطر بالسطر والترنيم بالترنيم .

يقول الاستاذ جلبرت مورى في بحثه عن الاوزار والاعاريض: «إن إحدى نتائج هذا الاختلاف زيادة الاعتباد على القافية في اللغات الحديثة . فني اللغتين اليونانية واللاتينية ينظمون بغير قافية لأن الأوزان فيهما واضحة ، وإنما تدعو الحاجة إلى القافية لتقرير نهاية السطر و ترويد الآذن بعلامة ثابتة للوقوف، وبغير هذه العلامة تثقل الاوزان و تغمض ، ولا تستبين للسامع مواضع الانتقال والانفصال ، بل لايستبين له هل هو مستمع لكلام منظوم أو كلام منشور ، وقد اختلف الطابعون هذا الاختلاف في بعض المناظر المرسلة من كلام شكسبير ، فحسبها الاختلاف في بعض المناظر المرسلة من كلام شكسبير ، فحسبها أن اللاتين اعتمدوا على القافية حين فقدوا الانتباه إلى النسبة العددية ... وأن الصينيين يحرصون على القافية لانهم لا يلتزمون العددية ... وأن الصينيين يحرصون على القافية لانهم لا يلتزمون

الأوزان . وأن انتشار القافية في أغاني الريف الإنجليزية يقترن بالترخص في التزام الأعاريض . .

ويستطرد العلامة الناقد الأديب إلى الشعر الفرنسي فيقول: د إن اللغة الفرنسية حين رجع فيها الوزن إلى مجرد إحصاء المقاطع وأصبحت المقاطع بين مطولة وصامتة .... نشأت فيها من أجل ذلك حاجة ماسة إلى القافية فصارت في شعرها ضرورة لا محيص عنها ، ودعا الأمر إلى تقطيع البيت أجزاء صغيرة ليفهم معناه .

ومن أسباب الاكتفاء بالوزن دون القافية في أشعار الغربيين ذلك السبب الذي ذكرناه آنفا ولم يذكره العلامة جلبرت مورى: وهو غناء الجماعة للشعر المحفوظ الذي يحفظه المغنون جميعا بفواصله ولوازمه ومواضع النبر والترديد في كلماته وفقراته . فإنهم في هذه الحالة ينساقون مع الإيقاع بغير حاجة إلى القوافي عند نهاية السطور ، ولهذا نرى أن شعراء هذه اللغات بعينها يلتزمون القافية في أناشيد الأفراد ويكثرون من القافية في المنشدون المعروفون باسم الده Bards في المقطوعات التي يرتلها المنشدون المعروفون باسم الدهافية أو اسم ( Minstrals ) وكلهم يرتلون أو يتر نمون بما ينشدون ... فلا شعر في لغة من اللغات بغير إيقاع ، وقد يحتمع كله من وزن

وقافية وترتيل فى القصيدة الواحدة ، ولكنه اجتماع نادر فى لغات العالم ميسور فى لغة واحدة على أكمل الوجوه لامتيازها بالخصائص الشعرية الوافرة فى ألفاظها وتراكيبها وهى اللغة العربية .

فالمكلمات نفسها موزونة فى اللغة العربية ، والمشتقات كالها تجرى على صيخ محدودة بالأوزان المرسومة كأنها قوالب البناء المعدة لمكل تركيب ، وأفعال اللغة مقسومة إلى أوزان بميزة فى الماضى والمضارع والآمر ، وفى الأسهاء والصفات التى تشتق منها على حسب تلك الأوزان ، ولا نظير لهذا التركيب الموسيق فى لغة من اللفات الهندية الجرمانية ولا فى كثير من اللفات السامية . فالذى يميز اسم الفاعل وزن متفق عليه فى الأفعال الثلاثية والأفعال الرباعية أو الخاسية ، ولكنه فى اللغات الأوربية يأتى بإضافة حروف لا يعرف لها وزن مقرر قبل الإضافة ولا بعدها .

ويجب أن لا نتعجل فنحسب أن هذا الفرق في الحصائص الموسيقية يرجع إلى الاختلاف بين الامم الآرية والامم السامية كما توهم بعض المستشرقين وبعض المتعجلين من كتابنا الشرقين. فاللغة العبرانية كما أسلفنا لغة سامية في أصولها ولكنها على

ما رأينا خالية من الوزن والقافية ، وتستعيض منهما بالأسطر المتوازية والسكليات المترددة بين السطر الأول وما يليه . وقد كان العبريون يجهلون فنون العروض عندهم حتى انكشفت للباحثين اللاهوتيين بعد ترجمة التوراة والإنجيل واطلاع علماء اللاهوت على أصول اللغات التي كتبت بها أسفار العهدين القديم والحديث ، فانكشف للاسقف لوث Lowth في القرن الثاني عشر أن أشعار الكتابين لا تجرى على وزن محدود وأن قوام الشعر عند العبرانيين سطر يرددونه لأغراض ستة ، وهي: المجاز والاستطراد والتفسير والمبالغة والمقابلة والمقارنة .

ومن أمثلة الترديد لمقابلة المعنى الحقيق بالمعنى المجازى قول المزامير: (من السيف أنقذ نفسى ، ومن يد الكلب أنقذ وحيدتى).

ومن أمثلة الترديد للاستطراد قول أيوب: (هناك يكف المنافقون عن الفتنة ، وهناك يكف المتعبون فيستريحون ) ..

ومن أمثلة الترديد للتفسير قول المزامير: (من هو الإنسان الحائف من ربه؟ هو الإنسان الذي يهديه الرب إلى طريق يرتضيه).

ومكذا سائر الامثلة فى الاسطر المتوازية وإن زادت على

سطرين ، وقد تزيد بعدد الحروف الأبحدية على طريقة التطريز في اللغة العربية كما يلاحظ في وزن المزمور التاسع عشر بعد المائة فإنه يتألف من اثنين وعشرين حرفاً ــ عدد أحرف الأبجدية ــ كل حرف منها يقترن بسطر من المزمور .

وعلى هذه القاعدة بنى النظم فى العبارات الموقعة التى ترددت فى العهد الجديد ، وقد أتينا بأمثلة منها فى كتابنا (عبقرية المسيح) نكتنى منها بهذا المثل من وصايا السيد المسيح:

د اسألوا تعطوا .

د اطلبوا تجدوا .

ر اقرعوا يفتح لـكم .

« لأن من يسأل يأخذ ، ومن يطلب يجد ، ومن يقرع يفتح له الباب .

و من منكم يسأله ابنه خبراً فيعطيه حجراً ؟

د ومن منكم يسأله سمكة فيعطيه حية ؟

د أو يسأله بيضة فيعطيه عقرباً ؟

د فإذا كنتم وأنتم أشرار تحسنون العطاء للابناء فكيف بالاب الذي في السهاء؟ ،

فالخواص الشعرية التي امتازت بها لغتنا العربية ليست من خواص اللغات السامية ، وليس لها نظير في العبرية ولا في الكلدانية ولا في معظم اللهجات التي تفرعت على أصول الـكلام عند الساميين ، ولكنها خواص متازة تنفرد بها هذه اللغة لاسباب كشيرة لا داعية لإحصائها في هذا المقام ، ولا نحب أن نعرض منها للأمور التي يطول فيها الجدل وتضطرب فيها منازع الآراء والأهواء . إذكان امتياز الحروف العربية بالدلالة على الحساسية الموسيقية حقيقة ملموسة لا محل فيها للمحال ، فالأذن العربية تميز بين الظاء والضاد ، وبين الذال والدال ، وبين الحاء والحاء والهاء، وَ بين الصاد والسين والشين ، و بين الجم والغين والعين ، وبين القاف والسكاف والحاء ، وقلما يميز الناطقون باللغات الأخرى بين هذه الحروف، وإذا وجدت في تلك اللغات حروف لا تنطق بالعربية كالفاء والباء الثقيلتين فهما في الواقع حرف يصدر من مخرج واحد بين التخفيف والتثقيل، وليست ذات قيمة موسيقية مستقلة كالحروف التي ذكرناها في اللغة العربية.

ومن العلامات الموسيقية المركبة فى بنية الكلمة أننا تميز بين الحركة وحرف العلة على خلاف اللغات غير السامية ، فعندنا الواو والضمة وعندنا الياء والكسرة ، وعندنا الالفوالفتحة ،

وعندنا السكون لوما يشبه من التنوين . . وأدل من ذلك على الموسيقية الطبيعية بناء المشتقات على الأوزان واختلاف معنى السكلمة باختلاف الصيغة التي تبنى عليها .

ويما ثل هذا من الدلائل البدائية التي تحسب من حروف الأبجدية في علم الموسيق أن الغربيين يسقطون (الكوما) من الاصوات المحسوسة، وأن الموسيق الشرقية تحسب الصوت الذي يسمع من ربع (الكوما) وهو همزة تأتى من نصف مليمتر في الوتر الذي يبلغ طوله متراً كاملا، وتسمى لهذا في اصطلاحهم بالذرة الموسيقية.

\* \* \*

ونستخلص بما تقدم أن فن الصياغة الشعرية سلك فى تطوره ثلاثة مسالك متفاوتة فى أم شرقية وغربية لا تنتمى إلى سلالة واحدة وبينها من الاختلاف كابين الصين وأوربة الحديثة، أو كما بين الشعوب السامية واليونان فى العصور الغابرة.

فنى بعض الأمم يتوقف هذا الفن عند السجع الذى يتردد في الفقرات القصيرة كسجع الكهان، فإذا طالت القصيدة روعى فيها تنسيق الأسطر المتوازية يترنم بها الجماعة في أناشيد العبادة أو المثيل ولا تراعى فيها القافية.

وفى أمم أخرى تراعى القافية ولا يراعى الوزن إلا بالمقدار

الذي يسمح بمساوقة الغناء والترتيل. ويلاحظ أن شعوب الصين التي غلب عليها هذا التطور وظهرت القافية في صياغة شعرها قد عرفت الجمل والخيمة و لا يزال مسكنها المعروف وبالباجودا، مبنياً على أشكال الخم البدوية وأوضاعها.

وفى الأمة العربية وحدها تم التطور فانتظم الوزن بتفعيلاته وأسبابه وأو تاره وروعيت فيه القافية ، وقامت صياغة الشعر فنا خالصاً مستقلاعن الغناء ، يعرف بأسماء بحوره وقواعد أوزانه ولا يلحق بشخص هذا الناظم أو ذاك في تعريف أساليبه و تمييز أقسامه .

ولايعزى هذا الفارق النادر إلى الحداء وحده أو إلى انفراد الحادى بالغناء ، بل يعزى إليهما معاً مقترنين بتلك الحساسة . السمعية التى تفرق بين مخارج الحروف ودقائق النغم، وهي مشتركة غير ممزة في لغات كثيرة .

ولسنا هنا بصدد البحث في موضوعات الشعر ولا في مذاهب الشعراء، فإنه معرض من البحث لا سبيل فيه إلى ترتيب السابق والمسبوق ، وإنما يعنينا السبق المحقق بشواهد الحس والواقع وهو السبق إلى فن الصياغة الشعرية ، فلا نزاع هنا في تطور هذا الفن بين عرب الجزيرة قبل تطوره بين العبريين من القبائل السامية ، وبين اليونان من الشعوب الهندية الجرمانية .

## ... ونهاير المطاف

ولعلنا

فى نهاية المطاف قد اتضح لنا المقصد الذى توخيناه وأجلنا بيانه فى كلمة التمهيد لهذه الرسالة . فهو

تصحيح الأوهام الشائعة بين الغربيين عن تخلف الأمة العربية في ميادين الثقافة والحكم عليها أبدأ ، وفي جميع الأحوال ، بأنها تبع مسبوق يقتدى باليونان في ثقافة الفكر، وبالعبريين في ثقافة العقيدة ، وليس للأمة العربية سابقة من سوابق الفضل يدين لها أو لئك اليونان وأولئك العبريون .

وقد لج الأوربيون فى هذه الدعوى لجاجة بغيضة تشكشف عن سوء نية ، ويبدو عليها كأنها تتعسف فى البحث عن أسياب التجنى والإنكار فتخلقها خلقاً وتحيد عن الطريق السوى حيداً ، لكى تنتهى من ذلك إلى قدح فى الطبيعة العربية وتمجيد لطبيعة من طبائع الأمم سواها ، حيثما تكون .

فقد يَترخصون أحياناً فى نسبة الفضل القومى أو العنصرى إلى سلالة هندية ، لأن الأوربيين يدخلون فى الجامعة الهندية الجرمانية ، إذا دعت الضرورة . وقد يشخصون فى نسبة الفضل القومى أو العنصرى إلى سلالة صفراء أو طورانية، لأنهم قد يعادونها اليوم ولكنهم لم يرثوا من أجدادهم عداوة لها من عصبيات القرون الوسطى .

وقد يترخصون فى نسبة الفضل القومى أو العنصرى إلى العبريين ولو كان المترخصون بمن يعادى اليهود فى المنافسات الاقتصادية أو العملية، لانهم لا يعدمون بينهم وبين هؤلاء اليهود صلة قديمة حين كانوا يوماً من الآيام شعب التوراة 1.

أما الأمة العربية فلا رخصة معها من هذه الرخص التي يصطنعها أعداؤها المتعصبون عليها ، بل تختني كلها ويحل محلها عداء الميراث التاريخي، وعداء الاستعار، وعداء الجهل، وعداء الآنانية التي تغرى الجماعات أحياناً بالتحزب والآثرة كما تغرى الآحاد من الناس . فليس أيسر من تصديقهم لكل فرية تفترى عليها ، وليس أسرع من إنكارهم لكل محمدة أو سابقة من سوابق الفضل وليس أسرع من إنكارهم لكل محمدة أو سابقة من سوابق الفضل تنسب إلها ،

هذه اللجاجة البغيضة هى التى نريد أن نقضى عليها و نقضى على آثارها فى أذهان المتأثرين بها من صرعى المذاهب الاجنبية بيننا نحن الشرقيين ، وهم ــ للاسف الشديد ــ غير قلياين .

ولكننا لا تريد أن نقضى عليها و نضع فى مكان الخطأ المنكر خطأ آخر من قبيله .

لا تريد أن نمحو فضلا لصاحب فضل ، ولا أن نبخس حقاً لصاحب حق ، ولاأن نبطل احتكار المزايا الإنسانية على أناس لكى ننقل هذا الاحتكار إلى أناس آخرين .

كل ما تريده أن ندفع شهات القصور الأبدى المفترى على أمة عريقة حية ، كان لها فضلها العميم على الإنسانية ، ويرجى أن يكون لها فضل مثله أو يفوقه على أجيالها المقبلة ، وهى فى مقامها الأوسط بين القارات ، وبين العقائد والثقافات .

ولقد كان نصبب الأمة العربية من تلك الشهات و نصيب الأسد و إن صح هذا التعبير ، فأصابها منها أكبر نصيب تصاب به الأمم ، مند أيام الشعوبية إلى أيام الاستعاد والتبشير والآرية والشيوعية ! .

كان يقال عن العرب إنهم بعثوا بالدين ولم يبعثوا بالدنيا . وكان يقال « إنه لا يفلح عربي إلا ومعه نبي » .

وكان يقال إنهم لا يصلحون فى دولتهم وفى غير دولتهم إلا محكومين. وقالوا إن العرب لا يحسنون صناعة الحكم ولولا ذلك ﻠًﺎ ﺧﺮﺟﻮًا ﻣﻦ الاندلس بعد الغلبة علمها عدة قرون .

وقالوا إنهم لا يحسنون فنون الحضارة ولولا ذلك لكان

لهم فن جميل غير نظم القصيد .

وقالوا إنهم لا يحسنون من أعمالُ المعاش غير ما تعودوه في البادية من رعى الإبل والماشية ، ولولا ذلك لما علمهم طراق بلادهم من الغربا. على أسباب المعيشة .

وكل أو لئك الدعاوي الكبار أضعف من أن يثبت على النظر المتأمل لحظات ، قضلا عن الثبات في مجرى التاريخ .

فن هم أصحاب الدولة الدين داموا في مستعمر اتهم أطول من دوام العرب؟ أو" تركوا بعدهم أبرًا أبقي على الزمن من آنارهم؟ أهم الرومان سادة الاستعار القديم ؟ أم هم البريطان سادة الاستعار الحديث ؟ .

إن الرومان خرجوا من كل وطن دخلوه ، ولم يستطيعوا أن ينشروا ديانتهم في أمة حكموها ، بلكانوا هم الذين انقادوا آخر الأمر لديانة المحكومين.

أما الإنجليز فقد خرجوا من الولايات الأمريكية بعد أن سكنها منهم معظم المهاجرين إليها ، وقد خرجوا من الهند بعد أن استقروا فى كل بقعة من بقاعها أكثر من قرنين ، ولم يمكث سادة الاستعار القديم ولا سادة الاستعار الحديث في مستعمراتهم كما مكث العرب في الاندلس .

والإنجليز ما تركوا من آثار الحضارة والثنافة أثرا يقارب الآثر الذي أبقاه العرب في الأندلس وفي القارة الأوربية على الإجمال، ومنه أثرهم في عصر النهضة وعصر الإصلاح.

وقصور الحمراء والزهراء وما يماثلهما من القصور التي قامت في الشرق على نماذج الفن البيز نطى جواب ماثل للعيان لمن ينكر على الذوق العربي فنا جميلا غير فن القصيد . فكل هذه القصور عميزة بذوقها العربي على القلاع القوطية والأواوين الفارسية والعائر الرومانية أو اليونانية ، منذ نشأتها الأولى إلى قيام الدعوة الإسلامية .

وطابع الذوق العربي هوطابع النخلة العربية بقامتها الهيفاء، وفروعها التي تتلاقى في عقود المربعات كما تتلاقى الأركان والاعمدة في هندسة البناء، حيثما طبعته بطابعها على الرغم من قيام البنائين أو المهندسين عليها من أبناء الأمم الاخرى .

وليس أبعد من البعد بين البحر والصحراء، ولكن العرب ركبوا البحر فقبضوا بأيديهم على زمام الملاحة بين الهند وفارس

وسواحل أفريقية الشرقية ، فسمى البحر كله باسم بحر العرب ، وسمى الشاطىء الشرقى من سواحل أفريقية باسم السواحل حيث يتكلم الإفريقيون الآن باللغة السواحلية كما يسميها الأوربيون . والتجارة من أسباب المعيشة ، فن الذي بلغ بها ما بلغه العرب

والتجارة من اسباب المعيشة ، فمن الذى بلغ بها ما بلغه العرب فى الهند و أندو نيسية و أفريقية الوسطى ؟

إنها بلغت على أيديهم أن تكون فتحا فى عالم الروح ، ولم تكن فتحا فى عالم المال وكنى ، إذ أصبح فى تلك البقاع قرابة مائتين من الملايين من المسلمين لم يعرفوا دينهم من غير أولئك التجار الناجحين .

هذه الوقائع تصحيح بين لدعوى العصبيات الجنسية يرشد العقل البشرى إلى الصواب في مسألة من أخطر المسائل العالمية ، ذات الآثر المتشعب إلى كل زاوية من زوايا العالم ، وكل علاقة من علاقات بني الإنسان

نعم. هى تصحيح للعقل البشرى يأتى فى أوانه و ليس قصارى الأمر فيها أنها دفاع عن العرب أو تبرئة لهم من أقاويل دعاة العصبية المستعمرين والشعوبيين والمرددين الأصداء الغابر المهجور.

والرأى الجلى في هذه الدعاوى العصبية إذن أنها من قبيل و الإشاعات ، التي تروجها المصالح إلى حين ، و لـكن هل هي

إشاعات تبتدى. وتنتهى حول النزاع على المصالح ومفاخر الأنساب؟ وهل نفهم من بطلان الدعاوى العنصرية أن عناصر السلالات تتساوى فى ملكات العقول ومزايا الاخلاق؟

إن من يقول بذلك ينقض الواقع الشاهد في الحاضر كما ينقض الواقع الذى حفظته التواريخ، فلا نكران لاختلاف الأمم في التفكير والسلوك، وإنما ينكر الباحث المنصف أن يعزى هذا الاختلاف إلى أسباب أصيلة ينفرد بها عنصر من عناصر البشر دون سائرها، وينصف الاجناس جميعاً حين يعزو كل مزية إلى أسبابا الطبيعية التي تتأثر بها كل أمة تعرضت لمؤثراتها، ولا يقصر مزية من المزايا على قوم يحتكرونها في جميع الاحوال.

والمثلان البارزان اللذان يذكران في معرض التمييز بين الخصائص الجنسية كفيلان بابراز هذه الحقيقة في نصابها الذي يستقرعليه البحث عنمزايا العقول والأخلاق بينجيع الشعوب.

هذان المثلان هما مثل اليونانواليهود: أولها يضربونه بطلب العلم ، وثانيهما يضربونه بطلب المال .

فعندهم أن اليونان قد امتازوا بحب المعرفة حبا للمعرفة ، لانهم موذج العقل الأوربي المطبوع على الفهم وحب الاستطلاع . وأن اليهود قد امتازوا بالمهارة الاقتصادية فلا يضارعهم فيها شعب من شعوب العالم منذ عهد بعيد .

والواقع أن شعوب العالم العريقة قد طلبت المعرفة كما طلبها اليونان ، ولحكن الشعوب التي عاشت في أودية الآنهار الكبار \_ كما تقدم \_ قامت فيها الكهانة القوية إلى جانب الدولة القوية فتحولت المعرفة إلى الكهانة ، وأحاط بمعارفها ما لابد أن يحيط بها من أسرار الكهانة وقيود التقاليد ، وهكذا حدث في القارة الأوربية نفسها يوم قامت فيها السلطة الدينية القوية ، وحجرت على المفكرين أن يتعرضوا لمباحث المعرفة في أصول الأشياء وحقائق الوجود .

والواقع أن اليهود لا يفوقون غيرهم فى القدرة على تحصيل المال، وقد تسابقوا بميدان واحد فى وادى النيل مع الارمن واليونان والجاليات الشرقية فلم يسبقوها فى تحصيل الثروة، ولا فى تنويع مواردها، ولعلهم لولا تضامنهم فى بلاد العالم التي ينتشرون فيها يرجعون إلى ما وراء الصفوف الأولى فى المهارة الافتصادية وفى تدبير المال على الإجمال.

فلا احتكار لمزية قومية بغير سبب و لا فرق بين الأمم إذا تشايهت الأسباب . وأمة العرب بين هذه الآمم لم تقصر ولن تقصر عن أمة سابقة فى مضارها حيث تتهيأ لها أسباب العلم وتتمهد لها السبل إلى الغاية ، ولن تقف هذه الغاية دون أمد من الآماد .

## \* \* \*

وإذا كان من حقنا نحن الشرقيين جميعا أن نؤمن بهذه الفكرة الصالحة ، فن واجبنا أن نحترس من مغبة الاغترار بها ومن سوء الفهم الذي يخشى أن تسوقنا إليه .

فن سوء فهمها أن نفهم أننا مبرأون من العيوب معصومون من الخطأ ، أو نفهم أن عيو بنا هيئة لا تكلفنا المشقة في إصلاحها ، وأن أخطاءنا قليلة لا تعاودنا في كل آونة من حياتنا مع أنفسنا أو حياتنا مع أقوامنا .

كلا بل لنا عيوب غير هينة ، و لنا أخطاء غير قليلة ، غاية ما يعز بنا فيها أن نؤمن بأننا قادرون على تصحيحها وعلى اجتنابها ، و أنها ليست بالأبدية التي لا تفارقنا كما زعم المفترون عليها .

أما تلك العيوب التي تفترى علينا فهى التي تفرض علينا القصوركارهين وطائعين كما يزعمون ، وهي التي نعرفها أو نجهلها على حد سواء ، لأن الحيلة فيها عبث ، والأمل في الحلاص منها مفقود . تلك العيوب نشكرها و نشتد في إنكارها ، و ليس قصارانا في تبرئة أنفسنا منها أننا نحب أنفسنا ، وأننا نشتهى أن نحمدها بحقها أو بغير حقها ، وإنما نشكرها و نشتد في إنكارها لاننا فستند إلى خير سند من الواقع الذي لا ريب فيه ، ولاننا نعلم منهذا الواقع أنناسبقنا السابقين إلى ثقافة المعرفة و ثقافة الحقيدة فبل أربعين قرنا ، وأننا أعطينا العالم حظاً منهما لا يزول منذ أربعة عشر قرنا ، وأن ماكان في ماضي الزمن غير مرة ليكونن غير مرة في الزمن القريب ، وفي الزمن البعيد .



Think white

## الاشتراكية والشيوعيّة عدد

الثمن ٢

مطابع داد القلم بالقامرة مطابع حاد القلم بالقامرة ١٨ شارع سوق التوفيقية To: www.al-mostafa.com